
 

 

 

 

 

Tăng Chi Bộ Kinh 

 
Anguttara Nikàya 

 

 

 

 

Tập 4 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Chương VII - Bảy Pháp 

 

I. Phẩm Tài Sản 

(I) (1) Ðược Ái Mộ (1) 

1. Như vầy tôi nghe: 

Một thời, Thế Tôn trú ở Sàvathì, Jetavana, khu vườn 

ông Anàthapindika. Tại đấy, Thế Tôn gọi các Tỷ-kheo: 

- Này các Tỷ-kheo. 

- Bạch Thế Tôn. 

Các Tỷ-kheo ấy vâng đáp Thế Tôn. Thế Tôn nói như sau: 

2. - Thành tựu bảy pháp, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

không được các đồng Phạm hạnh ái mộ, không được khả ý, 

không được kính trọng, không được bắt chước tu tập theo. 

Thế nào là bảy? 

3. Ở đây, này các Tỷ-kheo, vị Tỷ-kheo ưa muốn lợi 

dưỡng, ưa muốn tôn kính, ưa muốn được tán thán, không xấu 

hổ, không sợ hãi, ác dục và tà kiến. 

Thành tựu bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

không được các đồng Phạm hạnh ái mộ, không được khả ý, 

không được kính trọng, không được bắt chước tu tập theo. 

4. Thành tựu bảy pháp, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo được 

các đồng Phạm hạnh ái mộ, được khả ý, được kính trọng, 

được bắt chước tu tập theo. Thế nào là bảy? 



6     Chương VII - Bảy Pháp 

 

5. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo không ưa muốn lợi 

dưỡng, không ưa muốn tôn kính, không ưa muốn được tán 

thán, có xấu hổ, có sợ hãi, ít dục và chánh kiến. 

Thành tựu bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

được các đồng Phạm hạnh ái mộ, được khả ý, được kính 

trọng, được bắt chước tu tập theo. 

(II) (2) Ðược Ái Mộ(2) 

... (như kinh 1, thay hai pháp cuối với "tật đố và xan 

tham" và với "không tật đố, không xan tham"). 

(III) (3) Các Sức Mạnh Tóm Tắt 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bảy sức mạnh này. Thế nào là 

bảy? 

2. Tín lực, tấn lực, tàm lực, quý lực, niệm lực, định lực, 

tuệ lực. Này các Tỷ-kheo, có bảy sức mạnh này. 

Tín lực và tấn lực, 

Tàm lực và quý lực, 

Niệm lực và định lực, 

Tuệ là lực thứ bảy, 

Và tuệ lực thứ bảy; 

Tỷ-kheo với lực này, 

Sống hiền trí an lạc, 

Như lý suy tư pháp, 

Quán rõ đích trí tuệ, 

Như ngọn lửa tàn diệt, 

Với tâm được giải thoát. 

(IV) (4) Các Sức Mạnh rộng Thuyết 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bảy sức mạnh này. Thế nào là 

bảy? 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     7 

 

2. Tín lực, tấn lực, tàm lực, quý lực, niệm lực, định lực, 

tuệ lực.  

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là tín lực? 

3. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử có lòng tin, tin 

tưởng ở sự giác ngộ của Như Lai: "Ðây là Thế Tôn, bậc A-

la-hán, Chánh Ðẳng Giác, Minh Hạnh Túc, Thiện Thệ, Thế 

Gian Giải, Vô Thượng Sĩ, Ðiều Ngự Trượng Phu, Thiên 

Nhơn Sư, Phật Thế Tôn". Này các Tỷ-kheo, đây gọi là tín lực.  

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là tấn lực? 

4. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử sống tinh cần 

tinh tấn để đoạn tận các pháp bất thiện, làm sanh khởi các 

pháp thiện, nỗ lực, kiên trì, không có bỏ rơi gánh nặng đối 

với các pháp thiện. Này các Tỷ-kheo, đây gọi là tấn lực.  

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là tàm lực? 

5. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử có lòng xấu hổ, 

xấu hổ với thân làm ác, miệng nói ác, ý nghĩ ác, xấu hổ vì đã 

thành tựu các pháp ác, bất thiện. Này các Tỷ-kheo, đây gọi là 

tàm lực.  

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là quý lực? 

6. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử có lòng sợ hãi, 

sợ hãi đối với thân làm ác, miệng nói ác, ý nghĩ ác, sợ hãi vì 

thành tựu các pháp ác, bất thiện. Này các Tỷ-kheo, đây gọi là 

quý lực.  

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là niệm lực? 

7. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử đầy đủ niệm, 

thành tựu niệm tuệ tối thắng, ức nhớ, tùy niệm những điều 

làm đã lâu, nói đã lâu. Này các Tỷ-kheo, đây gọi là niệm lực.  

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là định lực? 



8     Chương VII - Bảy Pháp 

 

8. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử ly dục, ly các 

pháp ác bất thiện... chứng đạt và an trú vào sơ Thiền, ... 

Thiền thứ hai ... Thiền thứ ba ... Thiền thứ tư. Này các Tỷ-

kheo, đây gọi là định lực.  

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là tuệ lực? 

9. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử có trí tuệ, có trí 

tuệ về sanh diệt, thành tựu Thánh thể nhập (quyết trạch) đưa 

đến chơn chánh đoạn diệt khổ đau. Này các Tỷ-kheo, đây gọi 

là tuệ lực.  

Các pháp này, này các Tỷ-kheo, là bảy pháp. 

Tín lực và tấn lực, 

Tàm lực và quý lực, 

Niệm lực và định lực, 

Và tuệ lực thứ bảy; 

Tỷ-kheo với lực này, 

Sống hiền trí an lạc, 

Như lý suy tư pháp, 

Quán rõ đích trí tuệ, 

Như ngọn lửa tàn diệt, 

Với tâm được giải thoát. 

(V) (5) Các Tài Sản Tóm Tắt 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bảy tài sản này. Thế nào là bảy? 

2. Tín tài, giới tài, tàm tài, quý tài, văn tài, thí tài, tuệ tài. 

Này các Tỷ-kheo, đây là bảy tài sản. 

Tín tài và giới tài, 

Tàm tài và quý tài, 

Văn tài và thí tài, 

Và tuệ là tài thứ bảy; 

Ai có những tài này, 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     9 

 

Nữ nhân hay nam nhân, 

Ðược gọi không nghèo khổ, 

Mạng sống không trống rỗng, 

Do vậy tín và giới, 

Tịnh tín và thấy pháp, 

Bậc trí chuyên chú tâm, 

Ức niệm lời Phật dạy. 

 

(VI) (6) Các Tài Sản Rộng Thuyết 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bảy tài sản này. Thế nào là 

bảy? 

2. Tín tài, giới tài, tàm tài, quý tài, văn tài, thí tài, tuệ tài. 

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là tín tài? 

3. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử có lòng tin, tin 

tưởng ở sự giác ngộ của Như Lai: "Ðây là Thế Tôn, bậc A-

la-hán... Phật, Thế Tôn". Này các Tỷ-kheo, đây gọi là tín tài.  

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là giới tài? 

4. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử từ bỏ sát sanh... 

từ bỏ đắm say rượu men rượu nấu. Này các Tỷ-kheo, đây gọi 

là giới tài.  

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là tàm tài? 

5. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử có xấu hổ, xấu 

hổ đối với thân làm ác, miệng nói ác, ý nghĩ ác, xấu hổ vì đã 

thành tựu các pháp ác, bất thiện. Này các Tỷ-kheo, đây gọi là 

tàm tài.  

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là quý tài? 

6. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử có lòng sợ hãi, 

sợ hãi đối với thân làm ác, miệng nói ác, ý nghĩ sợ hãi vì 



10     Chương VII - Bảy Pháp 

 

thành tựu các pháp ác, bất thiện. Này các Tỷ-kheo, đây gọi là 

quý tài.  

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là văn tài? 

7. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử nghe nhiều, gìn 

giữ những gì đã nghe, chất chứa những gì đã nghe, những 

pháp ấy, sơ thiện, trung thiện, hậu thiện, nghĩa văn đầy đủ, 

đề cao đời sống Phạm hạnh hoàn toàn đầy đủ thanh tịnh; 

những pháp ấy, vị ấy nghe nhiều, đã nắm giữ, đã ghi nhớ 

tụng đọc nhiều lần, chuyên ý quán sát, khéo thành tựu nhờ 

chánh kiến. Này các Tỷ-kheo, đây gọi là văn tài.  

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là thí tài? 

8. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử với tâm từ bỏ 

cấu uế của xan tham, sống tại gia phóng xả, với bàn tay rộng 

mở, ưa thích xả bỏ, sẵn sàng để được yêu cầu, ưa thích san sẻ 

vật bố thí. Này các Tỷ-kheo, đây gọi là thí tài.  

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là tuệ tài? 

9. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử có trí tuệ, có trí 

tuệ về sanh diệt, thành tựu Thánh thể nhập (quyết trạch) đưa 

đến chơn chánh đoạn diệt khổ đau. Này các Tỷ-kheo, đây gọi 

là tuệ tài.  

Này các Tỷ-kheo, đây gọi là bảy tài sản. 

Tín tài và giới tài, 

Tàm tài và quý tài, 

Văn tài và thí tài, 

Và tuệ, tài thứ bảy; 

Ai có những tài này, 

Nữ nhân hay nam nhân, 

Ðược gọi không nghèo khổ, 

Mạng sống không trống rỗng, 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     11 

 

Do vậy tín và giới, 

Tịnh tín và thấy pháp, 

Bậc trí chuyên chú tâm, 

Ức niệm lời Phật dạy. 

(VII) (7) Ugga 

1. Bấy giờ Ugga, vị Ðại thần của vua đi đến Thế Tôn, 

sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. Ngồi 

xuống một bên, Ugga, vị đại thần của vua, bạch Thế Tôn: 

- Thật vi diệu thay, bạch Thế Tôn! Thật hy hữu thay, 

bạch Thế Tôn! Giàu có đến như vậy, đại phú đến như vậy, tài 

sản nhiều đến như vậy, bạch Thế Tôn, là Migàra Rohaneyyo! 

- Này Ugga, Migàra Rohaneyyo giàu có đến mức nào, 

đại phú đến mức nào, tài sản nhiều đến mức nào? 

- Bạch Thế Tôn, về vàng có đến trăm ngàn, còn nói gì 

về bạc! 

- Này Ugga, đây có thể là tài sản chăng? Không phải Ta 

nói rằng đây không phải là tài sản. Nhưng tài sản ấy bị chi 

phối bởi lửa, nước, vua chúa, ăn trộm, các kẻ thừa tự, thù 

địch. Bảy tài sản này, này Ugga, không bị lửa, nước, vua 

chúa, ăn trộm, các kẻ thừa tự, thù địch chi phối. Thế nào là 

bảy? Tín tài, giới tài, tàm tài, quý tài, văn tài, thí tài, tuệ tài. 

Bảy loại tài sản này, này Ugga, không bị lửa, nước, vua chúa, 

ăn trộm, các kẻ thừa tự, thù địch chi phối. 

Tín tài và giới tài, 

Tàm tài và quý tài, 

Văn tài và thí tài, 

Và tuệ tài thứ bảy; 

Ai có tài sản này, 

Nữ nhân hay nam nhân, 



12     Chương VII - Bảy Pháp 

 

Người ấy là đại phú 

Thiên nhân giới khó thắng 

Do vậy tín và giới, 

Tịnh tín và thấy pháp, 

Bậc trí chuyên chú tâm, 

Ức niệm lời Phật dạy. 

(VIII) (8) Các Kiết Sử 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bảy kiết sử này. Thế nào là bảy? 

2. Tùy tham kiết sử, sân kiết sử, kiến kiết sử, nghi kiết 

sử, mạn kiết sử, hữu tham kiết sử, vô minh kiết sử. Này các 

Tỷ-kheo có bảy kiết sử này. 

 (IX) (9) Ðoạn Tận 

1. Này các Tỷ-kheo, do đoạn tận, do cắt đứt bảy kiết sử, 

Phạm hạnh được sống. Thế nào là bảy? 

2. Do đoạn tận, cắt đứt tùy tham kiết sử, Phạm hạnh 

được sống... sân kiết sử... kiến thiết sử... nghi kiết sử... mạn 

kiết sử... hữu tham kiết sử... do đoạn tận, do cắt đứt vô minh 

kiết sử, Phạm hạnh được sống. 

Này các Tỷ-kheo, do đoạn tận, cắt đứt bảy kiết sử này, 

Phạm hạnh được sống. Này các Tỷ-kheo, khi nào Tỷ-kheo đã 

đoạn tận tùy tham kiết sử, cắt đứt từ gốc rễ, làm cho như thân 

cây sàla, làm cho không thể tái sanh, làm cho không thể sanh 

khởi trong tương lai, này các Tỷ-kheo, đây gọi là Tỷ-kheo đã 

chặt đứt khát ái, đã giải tỏa kiết sử, và chơn chánh hiện quán 

kiêu mạn, đã đoạn tận khổ đau. 

(X) (10) Xan Tham 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bảy kiết sử này. Thế nào là bảy? 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     13 

 

2. Tùy tham kiết sử, sân kiết sử, kiến kiết sử, nghi kiết 

sử, mạn kiết sử, tật đố kiết sử, xan tham kiết sử. Này các Tỷ-

kheo, có bảy kiết sử này. 

  

 

II. Phẩm Tùy Miên 

(I) (11) Tùy Miên(1) 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bảy tùy miên. Thế nào là bảy? 

2. Dục tham tùy miên, sân tùy miên, kiến tùy miên, 

nghi tùy miên, mạn tùy miên, hữu tham tùy miên, vô minh 

tùy miên. Này các Tỷ-kheo, có bảy tùy miên này. 

(II) (12) Tùy Miên (2) 

1. - Này các Tỷ-kheo, do đoạn tận, do cắt đứt bảy tùy 

miên, Phạm hạnh được sống. Thế nào là bảy? 

2. Do đoạn tận, do cắt đứt dục tham tùy miên, Phạm 

hạnh được sống... sân tùy miên... kiến tùy miên.. nghi tùy 

miên... mạn tùy miên... hữu tham tùy miên... do đoạn tận, do 

cắt đứt vô minh tùy miên, Phạm hạnh được sống.  

3. Này các Tỷ-kheo, do đoạn tận, cắt đứt bảy tùy miên 

này, Phạm hạnh được sống. Này các Tỷ-kheo, khi nào Tỷ-

kheo nào đoạn tận dục tham tùy miên... vô minh tùy miên, 

cắt đứt tận gốc rễ, làm cho như thân cây sàla, làm cho không 

thể tái sanh, làm cho không thể sanh khởi trong tương lai, 

này các Tỷ-kheo, đây gọi là Tỷ-kheo đã chặt đứt khát ái, đã 

giải tỏa tùy miên, với chơn chánh hiện quán kiêu mạn, đã 

đoạn tận khổ đau. 



14     Chương VII - Bảy Pháp 

 

(III) (13) Gia Ðình 

1. - Này các Tỷ-kheo, gia đình nào thành tựu bảy chi 

phần; nếu chưa đến thăm, thời không xứng đáng để đi đến, 

nếu đã đến thăm, thời không xứng đáng để ngồi xuống. Thế 

nào là bảy? 

2. Không vui vẻ đứng dậy, không vui vẻ chào đón, 

không vui vẻ mời ngồi; có chỗ ngồi đem giấu đi; từ nhiều họ 

cho ít, từ đồ thù thắng, họ cho đồ thô xấu; họ cho không có 

kính trọng, không có kính lễ. 

Này các Tỷ-kheo, gia đình nào thành tựu bảy chi phần 

này; nếu chưa đến, thời không xứng đáng để đến; nếu đã đến, 

thời không xứng đáng để ngồi xuống. 

(IV) (14) Các Hạng Người 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bảy hạng người đáng được 

cung kính, đáng được tôn trọng, đáng được cúng dường, 

đáng được chắp tay, là ruộng phước vô thượng ở đời. Thế 

nào là bảy? 

2. Câu phần giải thoát, tuệ giải thoát, thân chứng, kiến 

chí, tín giải thoát, tùy pháp hành, tùy tín hành. 

Bảy hạng người này, này các Tỷ-kheo, đáng được cung 

kính, đáng được tôn trọng, đáng được cúng dường, đáng 

được chắp tay, là ruộng phước vô thượng ở đời. 

(V) (15) Ví Dụ Nước 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bảy hạng người được ví dụ 

với nước, có mặt hiện hữu ở đời. Thế nào là bảy? 

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người lặn một lần 

rồi chìm luôn; ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người sau khi 

nổi lên, lại chìm xuống; ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     15 

 

người sau khi nổi lên, được đứng lại; ở đây, này các Tỷ-kheo, 

có hạng người sau khi nổi lên, lại nhìn và thấy; ở đây, này các 

Tỷ-kheo, có hạng người sau khi nổi lên lại bơi tới; ở đây, này 

các Tỷ-kheo, có hạng người sau khi nổi lên, đạt được chỗ có 

chân đứng; ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người sau khi nổi 

lên, sau khi bơi qua đến được bờ bên kia, lên đứng trên đất 

liền, là một vị Bà-la-môn. Và này các Tỷ-kheo, thế nào là 

hạng người, lặn một lần rồi chìm luôn? 

3. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người hoàn toàn 

thành tựu với các pháp đen, bất thiện. Như vậy, này các Tỷ-

kheo, là hạng người lặn một lần rồi chìm luôn. Và này các Tỷ-

kheo, thế nào là hạng người sau khi nổi lên lại chìm xuống? 

4. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người nổi lên và 

suy nghĩ: "Lành thay, lòng tin trong các thiện pháp! Lành 

thay, lòng xấu hổ... Lành thay, lòng sợ hãi... Lành thay, sự 

tinh tấn... Lành thay, trí tuệ trong các thiện pháp!" Lòng tin 

ấy của vị đó không an trú, không tăng trưởng, bị giảm thiểu. 

Lòng xấu hổ đó của vị ấy... lòng sợ hãi đó của vị ấy... sự tinh 

tấn đó của vị ấy... Trí tuệ đó của vị ấy không an trú, không 

tăng trưởng, bị giảm thiểu. Như vậy, này các Tỷ-kheo là 

hạng người sau khi nổi lên, lại chìm xuống.  

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là hạng người sau khi nổi 

lên, được đứng lại? 

5. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người nổi lên và 

suy nghĩ như sau: "Lành thay, lòng tin trong các thiện pháp! 

Lành thay, lòng hổ thẹn... Lành thay, lòng sợ hãi... Lành thay, 

sự tinh tấn... Lành thay, trí tuệ trong các thiện pháp!" Lòng 

tin đó của vị ấy không giảm thiểu, không tăng trưởng, được 

đứng lại, lòng hổ thẹn đó của vị ấy... lòng sợ hãi đó của vị 

ấy... sự tinh tấn đó của vị ấy... trí tuệ đó của vị ấy không 



16     Chương VII - Bảy Pháp 

 

giảm thiểu, không tăng trưởng, được đứng lại. Như vậy, này 

các Tỷ-kheo, là hạng người sau khi nổi lên, được đứng lại.  

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là hạng người sau khi nổi 

lên, lại nhìn và thấy? 

6. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người nổi lên và 

suy nghĩ: "Lành thay, lòng tin trong các thiện pháp! Lành 

thay, lòng hổ thẹn... Lành thay, lòng sợ hãi... Lành thay, sự 

tinh tấn... Lành thay, trí tuệ trong các thiện pháp!" Vị ấy, sau 

khi đoạn diệt ba kiết sử, là bậc Dự lưu, không còn bị đọa lạc, 

quyết chắc chứng ngộ Bồ đề. Như vậy, này các Tỷ-kheo, là 

hạng người sau khi nổi lên, lại nhìn và thấy.  

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là hạng người sau khi nổi 

lên, lại bơi tới? 

7. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người nổi lên và 

suy nghĩ: "Lành thay, lòng tin trong các thiện pháp! Lành 

thay, lòng hổ thẹn... Lành thay, lòng sợ hãi... Lành thay, sự 

tinh tấn... Lành thay, trí tuệ trong các thiện pháp!" Vị ấy, sau 

khi đoạn diệt ba kiết sử, sau khi làm muội lược tham sân si, 

là bậc Nhất Lai, còn trở lui đời này một lần nữa rồi đoạn tận 

khổ đau. Như vậy, này các Tỷ-kheo, là hạng người sau khi 

nổi lên, lại bơi tới.  

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là hạng người sau khi nổi 

lên, lại đạt được chân đứng? 

8. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người sau khi nổi 

lên và suy nghĩ: "Lành thay, lòng tin trong các thiện pháp! 

Lành thay, lòng hổ thẹn... Lành thay, lòng sợ hãi... Lành thay, 

sự tinh tấn... Lành thay, trí tuệ trong các thiện pháp!" Vị ấy, 

sau khi đoạn diệt năm hạ phần kiết sử, được hóa sanh, tại đấy 

nhập Niết-bàn, không trở lui trạng thái ấy. Như vậy, này các 

Tỷ-kheo, là hạng người sau khi nổi lên, đã đạt chân đứng.  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     17 

 

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là hạng người sau khi nổi 

lên đã bơi qua, đạt đến bờ bên kia, đứng trên đất liền, là bậc 

Bà-la-môn? 

9. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người nổi lên và 

suy nghĩ: "Lành thay, lòng tin trong các thiện pháp! Lành 

thay, lòng xấu hổ ... Lành thay, lòng sợ hãi... Lành thay, sự 

tinh tấn... Lành thay, trí tuệ trong các thiện pháp!" Vị ấy, sau 

khi đoạn diệt các lậu hoặc, ngay trong hiện tại, tự mình 

chứng ngộ với thắng trí, chứng đạt và an trú vô lậu tâm giải 

thoát, tuệ giải thoát. Như vậy, này các Tỷ-kheo, là hạng 

người sau khi nổi lên đã bơi qua, đã đến bờ bên kia, đã đứng 

trên đất liền, là bậc Bà-la-môn. 

Này các Tỷ-kheo, đây là bảy hạng người được ví dụ với 

nước, có mặt, hiện hữu ở đời. 

(VI) (16) Không Thường Xuyên 

1. - Có bảy hạng người này, này các Tỷ-kheo, đáng 

được cung kính, đáng được tôn trọng, đáng được chắp tay, là 

ruộng phước vô thượng ở đời. Thế nào là bảy? 

2. Ở đây, có hạng người sống tùy quán vô thường trong 

tất cả hành, tưởng vô thường, cảm thọ vô thường, trong tất cả 

thời, liên tục, không có gián đoạn, với tâm thắng giải với tuệ 

thể nhập. Vị ấy, với sự đoạn diệt các lậu hoặc... sau khi 

chứng ngộ, chứng đạt và an trú. Này các Tỷ-kheo, đây là 

hạng người thứ nhất đáng được cung kính, đáng được tôn 

trọng, đáng được cúng dường, đáng được chắp tay, là ruộng 

phước vô thượng ở đời. 

3. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, ở đây có hạng người sống 

tùy quán vô thường... với tuệ thể nhập. Với vị ấy, sự chấm 

dứt các lậu hoặc và sự chấm dứt sinh mạng xảy đến một lần, 



18     Chương VII - Bảy Pháp 

 

không trước không sau. Ðây là hạng người thứ hai, này các 

Tỷ-kheo... vô thượng ở đời. 

4. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, ở đây có hạng người sống 

tùy quán vô thường... với tuệ thể nhập. Vị ấy, sau khi đoạn 

diệt năm hạ phần kiết sử, chứng được Trung gian Niết-bàn... 

chứng được Tổn hại Niết-bàn... chứng được Vô hành Niết-

bàn... chứng được Hữu hành Niết-bàn... chứng được Thượng 

lưu, đạt được Sắc cứu cánh. Ðây là hạng người thứ bảy, này 

các Tỷ-kheo, đáng được cung kính, đáng được tôn trọng, 

đáng được cúng dường, đáng được chắp tay, là ruộng phước 

vô thượng ở đời. 

Bảy hạng người này, này các Tỷ-kheo, đáng được cung 

kính... vô thượng ở đời. 

(VII) (17) Khổ, Vô Ngã, Tịch Tịnh 

1. - Có bảy hạng người này, này các Tỷ-kheo, đáng 

được cung kính... ở đời. Thế nào là bảy? 

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người sống tùy 

quán khổ trong tất cả các hành... sống tùy quán vô ngã trong 

tất cả các pháp... sống tùy quán lạc trong Niết-bàn, tưởng lạc, 

cảm thọ lạc trong tất cả thời, liên tục, không có gián đoạn, 

với tâm thắng giải, với tuệ thể nhập. Vị ấy với sự đoạn diệt 

các lậu hoặc... sau khi chứng ngộ, chứng đạt và an trú. Ðây là 

hạng người thứ nhất đáng được cung kính... là ruộng phước 

vô thượng ở đời. 

3. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, ở đây có hạng người sống 

tùy quán lạc trong Niết-bàn, tưởng lạc cảm thọ lạc, trong tất 

cả thời, liên tục, không có gián đoạn, với tâm thắng giải, với 

tuệ thể nhập. Với vị ấy, sự chấm dứt các lậu hoặc và sự chấm 

dứt sinh mạng xảy đến một lần, không trước không sau. Ðây 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     19 

 

là hạng người thứ hai đáng được cung kính... là ruộng phước 

vô thượng ở đời. 

4. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, ở đây có hạng người sống 

quán lạc trong Niết-bàn, tưởng lạc, cảm thọ lạc trong tất cả 

thời, liên tục, không có gián đoạn, với tâm thắng giải, với tuệ 

thể nhập. Vị ấy sự đoạn diệt năm hạ phần kiết sử, chứng 

được Trung gian Niết-bàn..., chứng được Tổn hại Niết-bàn... 

chứng được Vô hành Niết-bàn... chứng được Hữu hành Niết-

bàn... chứng được Thượng lưu, đạt được Sắc cứu cánh. Ðây 

là hạng người thứ bảy, này các Tỷ-kheo, đáng được cung 

kính... là ruộng phước vô thượng ở đời. 

Này các Tỷ-kheo, đây là bảy hạng người ở đời đáng 

được cung kính... là ruộng phước vô thượng ở đời. 

(VIII) (18) Sự Thù Diệu 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bảy sự thù diệu này. Thế nào 

là bảy? 

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, vị Tỷ-kheo tha thiết hành trì 

học pháp và trong tương lai khát vọng hành trì học pháp; tha 

thiết quán Pháp và trong tương lai khát vọng quán Pháp; tha 

thiết nhiếp phục lòng dục, và trong tương lai khát vọng nhiếp 

phục lòng dục; tha thiết Thiền tịnh, và trong tương lai khát 

vọng Thiền tịnh; tha thiết tinh cần tinh tấn và trong tương lai 

khát vọng tinh cần tinh tấn; tha thiết niệm tuệ và trong tương 

lai khát vọng niệm tuệ; tha thiết thể nhập tri kiến và trong 

tương lai khát vọng thể nhập tri kiến. 

Này các Tỷ-kheo, đây là bảy căn bản để được tán thán. 

  



20     Chương VII - Bảy Pháp 

 

 

III. Phẩm Vajjì ( Bạt Kỳ) 

(I) (19) Tại Sàrandada 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở giữa dân chúng Vajjì, tại 

điện thờ Sàrandada. Bấy giờ có nhiều người Licchavì đi đến 

Thế Tôn, sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một 

bên. Thế Tôn nói với các người Licchavì đang ngồi một bên: 

- Này các Licchavì, Ta sẽ giảng cho các Ông bảy pháp 

không làm cho suy giảm, Hãy lắng nghe và suy nghiệm kỹ, 

Ta sẽ giảng. 

- Thưa vâng, bạch Thế Tôn. 

Các người Licchavì ấy vâng đáp Thế Tôn. Thế Tôn nói 

như sau: 

2. - Và này các Licchavì, thế nào là bảy pháp không 

làm cho suy giảm? Này các Licchavì, khi nào dân Vajjì 

thường hay tụ họp, và tụ họp đông đảo với nhau, thời này các 

Licchavì, dân Vajjì sẽ được lớn mạnh, không bị suy giảm. 

Này các Licchavì, khi nào dân Vajjì tụ họp trong niệm đoàn 

kết, giải tán trong niệm đoàn kết, và làm việc trong niệm 

đoàn kết, này các Licchavì, dân Vajjì được lớn mạnh, không 

bị suy giảm. Này các Licchavì, khi nào dân chúng Vajji 

không ban hành những luật lệ không được ban hành, không 

hủy bỏ những luật lệ đã được ban hành, sống đúng với truyền 

thống của dân Vajjì như đã ban hành thuở xưa, thời này các 

Licchavì, dân Vajjì sẽ được lớn mạnh, không bị suy giảm. 

Này các Licchavì, khi nào dân chúng Vajjì tôn sùng, kính 

trọng, đảnh lễ, cúng dường các bậc trưởng lão Vajjì và nghe 

theo lời dạy của những vị này, thời dân Vajjì sẽ được lớn 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     21 

 

mạnh, không bị suy giảm. Này các Licchavì, khi nào dân 

Vajjì không bắt cóc và cưỡng ép những phụ nữ, và thiếu nữ 

Vajjì phải sống với mình, thời này các Licchavì, dân Vajjì sẽ 

được lớn mạnh, không bị suy giảm. Này các Licchavì, khi 

nào dân chúng Vajjì tôn sùng, kính trọng, đảnh lễ, cúng 

dường các tự miếu của Vajjì ở tỉnh thành và ngoài tỉnh thành, 

không bỏ phế các cúng lễ đã cúng từ trước đúng với quy 

pháp, thời này các Licchavì, dân Vajjì sẽ được lớn mạnh, 

không bị suy giảm. Này các Licchavì, khi nào dân Vajjì bảo 

hộ, che chở, ủng hộ đúng pháp các vị A-la-hán ở tại Vajjì, 

khi các vị A-la-hán chưa đến sẽ đến trong xứ, và những vị A-

la-hán đã đến được sống an lạc, thời này các Licchavì, dân 

Vajjì sẽ được lớn mạnh, không bị suy giảm. 

Và này các Licchavì, cho đến khi nào bảy pháp không 

làm suy giảm này được tồn tại giữa dân Vajjì, khi nào dân 

chúng Vajjì sẽ được thấy giữa bảy pháp không làm suy giảm 

này, thời này các Licchavì, dân Vajjì sẽ được lớn mạnh, 

không bị suy giảm. 

(II) (20) Vassakàra 

1. Như vầy tôi nghe: 

Một thời, Thế Tôn trú ở Ràjagaha (Vương Xá), trên núi 

Gijjhakùta (Linh Thứu). Lúc bấy giờ, Ajàtasattu, con bà 

Videhi vua nước Magadha muốn chinh phạt dân chúng Vajjì. 

Vua nói như sau: 

- Ta quyết chinh phạt dân Vajjì này, dầu họ có uy 

quyền, có hùng mạnh. Ta quyết làm cỏ dân Vajjì. Ta sẽ tiêu 

diệt dân Vajjì. Ta sẽ làm cho dân Vajjì bị hoại vong. 

Rồi Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước Magadha nói 

với Bà-la-môn Vassakàra, đại thần nước Magadha: 



22     Chương VII - Bảy Pháp 

 

- Này Bà-la-môn, hãy đi đến Thế Tôn, và nhân danh ta 

cúi đầu đảnh lễ chân Ngài, vấn an Ngài có ít bệnh, ít não, 

khinh an, khỏe mạnh, lạc trú: "Bạch Thế Tôn, Ajàtasattu con 

bà Videhi, vua nước Magadha cúi đầu đảnh lễ chân Thế Tôn, 

vấn an Ngài ít bệnh, ít não, khinh an, lạc trú". Và khanh bạch 

tiếp: "Bạch Thế Tôn, Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước 

Magadha muốn chinh phạt dân Vajjì. Vua tự nói: "Ta quyết 

chinh phạt dân Vajjì này, dầu họ có uy quyền, có hùng mạnh. 

Ta quyết làm cỏ dân Vajjì. Ta sẽ tiêu diệt dân Vajjì. Ta sẽ 

làm cho dân Vajjì bị hoại vong". Thế Tôn trả lời khanh thế 

nào, hãy ghi nhớ kỹ và nói lại ta biết. Các bậc Như Lai 

không bao giờ nói không như thật. 

- Tâu Ðại vương, xin vâng. 

Bà-la-môn Vassakàra, đại thần nước Magadha vâng 

theo lời dạy của Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước 

Magadha, cho thắng những cỗ xe thù thắng, tự mình cỡi lên 

một chiếc, cùng với các cỗ xe ấy đi ra khỏi Vương Xá, đến 

tại núi Linh Thứu, đi xe đến chỗ còn dùng xe được, rồi 

xuống xe đi bộ đến chỗ Thế Tôn; sau khi đến, liền nói với 

Thế Tôn những lời chào đón hỏi thăm, sau khi nói lên những 

lời chào đón hỏi thăm thân hữu rồi ngồi xuống một bên. Sau 

khi ngồi xuống một bên, Bà-la-môn Vassakàra, đại thần 

nước Magadha bạch Thế Tôn: 

- Thưa Tôn giả Gotama, Ajàtasattu, con bà Videhi, vua 

nước Magadha cúi đầu đảnh lễ chân Tôn giả Gotama, vấn an 

Ngài có ít bệnh, ít não, khinh an, lạc trú. Thưa Tôn giả 

Gotama, Ajàtasattu, con bà Videhi, vua nước Magadha muốn 

chinh phạt dân xứ Vajjì, vua tự nói: "Ta quyết chinh phạt dân 

Vajjì này, dù họ có uy quyền, có hùng mạnh. Ta quyết làm 

cỏ dân Vajjì. Ta sẽ tiêu diệt dân Vajjì. Ta sẽ làm cho dân 

Vajjì bị hoại vong". 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     23 

 

2. Lúc bấy giờ, Tôn giả Ananda đứng quạt phía sau 

lưng Thế Tôn. Thế Tôn nói với Tôn giả Ananda: 

- Này Ananda, Thầy có nghe dân Vajjì thường hay tụ 

họp và tụ họp đông đảo với nhau không? 

- Bạch Thế Tôn, con có nghe dân Vajjì thường hay tụ 

họp và tụ họp đông đảo với nhau. 

- Này Ananda, khi nào dân Vajjì thường hay tụ họp và 

tụ họp đông đảo với nhau, thời này Ananda, dân Vajjì sẽ 

được lớn mạnh, không bị suy giảm. Này Ananda, Thầy có 

biết dân Vajjì tụ họp trong niệm đoàn kết, giải tán trong niệm 

đoàn kết, và làm việc trong niệm đoàn kết không? 

- Bạch Thế Tôn, con có nghe dân chúng Vajjì tụ họp 

trong niệm đoàn kết, giải tán trong niệm đoàn kết và làm việc 

trong niệm đoàn kết. 

- Này Ananda, khi nào dân Vajjì tụ họp trong niệm 

đoàn kết, giải tán trong niệm đoàn kết và làm việc trong niệm 

đoàn kết, thời này Ananda, dân Vajjì sẽ được lớn mạnh, 

không bị suy giảm. Này Ananda, Thầy có nghe dân Vajjì 

không ban hành những luật lệ không được ban hành, không 

hủy bỏ những luật lệ đã được ban hành, sống đúng với truyền 

thống của dân Vajjì như đã ban hành thời xưa không? 

- Bạch Thế Tôn, con có nghe dân Vajjì không ban hành 

những luật lệ không được ban hành, không hủy bỏ những 

luật lệ đã được ban hành, sống đúng với truyền thống của 

dân Vajjì thuở xưa.  

- Này Ananda, khi nào dân Vajjì không ban hành những 

luật lệ không được ban hành, không hủy bỏ những luật lệ đã 

được ban hành, sống đúng với truyền thống của dân Vajjì 

như đã ban hành thuở xưa, thời này Ananda, dân Vajjì sẽ 



24     Chương VII - Bảy Pháp 

 

được cường thịnh, không bị suy giảm. Này Ananda, Thầy có 

nghe dân Vajjì tôn sùng, kính trọng, đảnh lễ, cúng dường các 

bậc trưởng lão Vajjì, và nghe theo lời dạy của những vị này 

không? 

- Bạch Thế Tôn, con có nghe dân Vajjì tôn sùng, kính 

trọng, đảnh lễ, cúng dường các bậc trưởng lão Vajjì, và nghe 

theo lời dạy của những vị này. 

- Này Ananda, khi nào dân Vajjì tôn sùng, kính trọng, 

đảnh lễ, cúng dường các bậc trưởng lão Vajjì, và nghe theo 

lời dạy của những vị này, thời dân Vajjì sẽ được cường thịnh, 

không bị suy giảm. Này Ananda, Thầy có nghe dân Vajjì 

không bắt cóc và cưỡng ép những phụ nữ và thiếu nữ Vajjì 

phải sống với mình không? 

- Bạch Thế Tôn, con có nghe dân Vajjì không có bắt 

cóc và cưỡng ép những phụ nữ và thiếu nữ Vajjì phải sống 

với mình. 

- Này Ananda, khi nào không có bắt cóc và cưỡng ép 

những phụ nữ và thiếu nữ Vajjì phải sống với mình, thời này 

Ananda, dân Vajjì sẽ được lớn mạnh, không bị suy giảm. 

Này Ananda Thầy có nghe dân Vajjì tôn sùng, kính trọng, 

đảnh lễ, cúng dường các tự miếu của Vajjì ở tỉnh thành và 

ngoài tỉnh thành, không bỏ phế các cúng lễ đã cúng từ trước, 

đã làm từ trước đúng với quy pháp không? 

- Bạch Thế Tôn, con có nghe dân Vajjì tôn sùng, kính 

trọng, đảnh lễ, cúng dường các tự miếu của Vajjì ở tỉnh thành 

và ngoài tỉnh thành, không bỏ phế các cúng lễ đã cúng từ 

trước, đã làm từ trước đúng với quy pháp. 

- Này Ananda, khi nào dân Vajjì tôn sùng, kính trọng, 

đảnh lễ, cúng dường các tự miếu của Vajjì ở tỉnh thành và 

ngoài tỉnh thành, không bỏ phế các cúng lễ đã cúng từ trước, 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     25 

 

đã làm từ trước đúng với quy pháp, thời này Ananda, dân 

Vajjì sẽ được lớn mạnh, không bị suy giảm. Này Ananda 

Thầy có nghe dân Vajjì bảo hộ, che chở, ủng hộ đúng pháp 

các vị A-la-hán ở tại Vajjì, khiến các vị A-la-hán chưa đến sẽ 

đến trong xứ, và những vị A-la-hán đã đến được sống an lạc 

không? 

- Bạch Thế Tôn, con có nghe dân Vajjì bảo hộ, che chở, 

ủng hộ đúng pháp các vị A-la-hán ở tại Vajjì, khiến các vị A-

la-hán chưa đến sẽ đến trong xứ, và những vị A-la-hán đã 

đến được sống an lạc. 

- Này Ananda, khi nào dân Vajjì bảo hộ, che chở, ủng 

hộ đúng pháp các vị A-la-hán ở tại Vajjì, khiến các vị A-la-

hán chưa đến sẽ đến trong xứ, và những vị A-la-hán đã đến 

được sống an lạc, thời này Ananda, dân Vajjì sẽ được lớn 

mạnh, không bị suy giảm. 

3. Rồi Thế Tôn nói với Bà-la-môn Vassakàra đại thần 

nước Magadha: 

- Này Bà-la-môn, một thời, Ta sống ở Vesàli, tại tự 

miếu Sàrandada, Ta dạy cho dân Vajjì bảy pháp không bị suy 

giảm này. Này Bà-la-môn, khi nào bảy pháp không bị suy 

giảm, được duy trì giữa dân Vajjì, khi nào dân Vajjì được 

giảng dạy bảy pháp không bị suy giảm này, thời này Bà-la-

môn, dân Vajjì sẽ được lớn mạnh, không bị suy giảm. 

4. Khi được nói vậy, Bà-la-môn Vassakàra, vị đại thần 

nước Magadha bạch Thế Tôn: 

- Thưa Tôn giả Gotama, nếu dân Vajjì chỉ hội đủ một 

pháp không bị suy giảm này, thời dân Vajjì nhất định được 

lớn mạnh, không bị suy giảm, huống nữa là đủ các bảy pháp 

không bị suy giảm. Thưa Tôn giả Gotama, Ajàtasattu, con bà 

Videhi, vua nước Magadha không thể đánh bại dân Vajjì ở 



26     Chương VII - Bảy Pháp 

 

chiến trận, trừ phi dùng ngoại giao hay kế ly gián. Thưa Tôn 

giả Gotama, nay chúng con phải đi, chúng con có nhiều việc 

và có nhiều bổn phận. 

- Này Bà-la-môn, hãy làm những gì Ông nghĩ là hợp 

thời. 

Rồi Bà-la-môn Vassakàra, vị đại thần nước Magadha 

hoan hỷ tán thán lời dạy của Thế Tôn, từ chỗ ngồi đứng dậy 

và ra đi. 

(III) (21) Vị Tỷ Kheo 

1. Như vầy tôi nghe: 

Một thời, Thế Tôn trú ở Vương Xá, tại núi Linh Thứu 

(Gijjhakùta). Tại đấy, Thế Tôn gọi các Tỷ-kheo: 

- Có bảy pháp không bị suy giảm, này các Tỷ-kheo. 

Hãy lắng nghe và khéo tác ý, Ta sẽ giảng: 

- Thưa vâng, bạch Thế Tôn. 

Các Tỷ-kheo ấy vâng đáp Thế Tôn. Thế Tôn nói như 

sau: 

2. - Và này các Tỷ-kheo, thế nào là bảy pháp không bị 

suy giảm? Này các Tỷ-kheo, khi nào chúng Tỷ-kheo thường 

hay tụ họp và tụ họp đông đảo với nhau, thời này các Tỷ-

kheo, chúng Tỷ-kheo sẽ được lớn mạnh, không bị suy giảm. 

Này các Tỷ-kheo, khi nào chúng Tỷ-kheo tụ họp trong 

niệm đoàn kết, giải tán trong niệm đoàn kết, và làm việc 

Tăng sự trong niệm đoàn kết, thời này các Tỷ-kheo, chúng 

Tỷ-kheo sẽ được lớn mạnh, không bị suy giảm. 

Này các Tỷ-kheo, khi nào chúng Tỷ-kheo không ban 

hành những luật lệ không được ban hành, không hủy bỏ 

những luật lệ đã được ban hành, sống đúng với những học 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     27 

 

giới được ban hành, thời này các Tỷ-kheo, chúng Tỷ-kheo sẽ 

được lớn mạnh, không bị suy giảm. 

Này các Tỷ-kheo, khi nào chúng Tỷ-kheo tôn sùng, 

kính trọng, đảnh lễ, cúng dường các bậc Tỷ-kheo Thượng tọa, 

những vị này là những vị giàu kinh nghiệm, niên cao lạp 

trưởng, bậc cha của chúng Tăng, bậc Thầy của chúng Tăng 

và nghe theo những lời dạy của những vị này, thời này các 

Tỷ-kheo, chúng Tỷ-kheo sẽ được lớn mạnh, không bị suy 

giảm. 

Này các Tỷ-kheo, khi nào chúng Tỷ-kheo không bị chi 

phối bởi tham ái, tham ái này tác thành một đời sống khác, 

thời này các Tỷ-kheo, chúng Tỷ-kheo sẽ được lớn mạnh, 

không bị suy giảm. 

Này các Tỷ-kheo, khi nào chúng Tỷ-kheo thích sống 

những chỗ nhàn tịnh, thời này các Tỷ-kheo, chúng Tỷ-kheo 

sẽ được lớn mạnh, không bị suy giảm. 

Này các Tỷ-kheo, khi nào chúng Tỷ-kheo tự thân an trú 

chánh niệm, khiến các bạn đồng tu thiện chí chưa đến muốn 

đến ở. Và các bạn đồng tu thiện chí đã đến ở được sống an 

lạc, thời này các Tỷ-kheo, chúng Tỷ-kheo sẽ được lớn mạnh, 

không bị suy giảm. 

Này các Tỷ-kheo, khi nào bảy pháp không làm suy 

giảm này được duy trì giữa các vị Tỷ-kheo, khi nào các Tỷ-

kheo được dạy bảy pháp không làm suy giảm này, thời này 

các Tỷ-kheo, chúng Tỷ-kheo sẽ được lớn mạnh, không bị suy 

giảm. 

 (IV) (22) Công Việc 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bảy pháp không làm suy giảm 

này... Ta sẽ giảng... 



28     Chương VII - Bảy Pháp 

 

2. Và này các Tỷ-kheo, thế nào là bảy pháp không làm 

suy giảm? 

Này các Tỷ-kheo, khi nào chúng Tỷ-kheo không ưa 

thích làm thế sự, không hoan hỷ làm thế sự, không đam mê 

làm thế sự, thời này các Tỷ-kheo, chúng Tỷ-kheo sẽ được lớn 

mạnh, không bị suy giảm. 

Này các Tỷ-kheo, khi nào chúng Tỷ-kheo không ưa 

thích phiếm luận, không hoan hỷ phiếm luận, không đam mê 

phiếm luận, thời này các Tỷ-kheo, chúng Tỷ-kheo sẽ được 

lớn mạnh, không bị suy giảm. 

Này các Tỷ-kheo, khi nào chúng Tỷ-kheo không ưa 

thích ngủ nghỉ, không hoan hỷ ngủ nghỉ, không đam mê ngủ 

nghỉ, thời này các Tỷ-kheo, chúng Tỷ-kheo sẽ được lớn 

mạnh, không bị suy giảm. 

Này các Tỷ-kheo, khi nào chúng Tỷ-kheo không ưa 

thích quần tụ, không hoan hỷ quần tụ, không đam mê quần tụ, 

thời này các Tỷ-kheo, chúng Tỷ-kheo sẽ được lớn mạnh, 

không bị suy giảm. 

Này các Tỷ-kheo, khi nào chúng Tỷ-kheo không có ác 

dục vọng, không bị chi phối bởi ác dục vọng, thời này các 

Tỷ-kheo, chúng Tỷ-kheo sẽ được lớn mạnh, không bị suy 

giảm. 

Này các Tỷ-kheo, khi nào chúng Tỷ-kheo không bè bạn 

ác dục vọng, không thân tín ác dục vọng, không cộng hành 

với ác dục vọng, thời này các Tỷ-kheo, chúng Tỷ-kheo sẽ 

được lớn mạnh, không bị suy giảm. 

Này các Tỷ-kheo, khi nào chúng Tỷ-kheo không dừng 

ở nửa chừng giữa sự đạt đến những quả vị thấp kém và 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     29 

 

những quả vị thù thắng, thời này các Tỷ-kheo, chúng Tỷ-

kheo sẽ được lớn mạnh, không bị suy giảm. 

Này các Tỷ-kheo, khi nào bảy pháp không làm suy 

giảm này được duy trì giữa các Tỷ-kheo, khi nào các Tỷ-

kheo được dạy bảy pháp không làm suy giảm này, thời này 

các Tỷ-kheo, chúng Tỷ-kheo sẽ được lớn mạnh, không bị suy 

giảm. 

(V) (23) Tin Tưởng 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bảy pháp không bị suy giảm, 

hãy lắng nghe và khéo tác ý, Ta sẽ giảng. 

- Xin vâng, bạch Thế Tôn. 

Các vị Tỷ-kheo ấy vâng đáp Thế Tôn. Thế Tôn nói như 

sau: 

2. - Và này các Tỷ-kheo, thế nào là bảy pháp không bị 

suy giảm? 

Này các Tỷ-kheo, khi nào chúng Tỷ-kheo có tín tâm, có 

tàm, có quý, có nghe nhiều, có tinh tấn, có chánh niệm, có trí 

tuệ, thời này các Tỷ-kheo, chúng Tỷ-kheo sẽ được lớn mạnh, 

không bị suy giảm. 

Này các Tỷ-kheo, khi nào bảy pháp không làm suy 

giảm này được duy trì giữa các Tỷ-kheo, khi nào các Tỷ-

kheo được dạy bảy pháp không làm suy giảm này, thời này 

các Tỷ-kheo, chúng Tỷ-kheo sẽ được lớn mạnh, không bị suy 

giảm. 

(VI) (24) Giác Chi 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bảy pháp không làm suy giảm 

này... Ta sẽ giảng... (như trên). 



30     Chương VII - Bảy Pháp 

 

2. Và này các Tỷ-kheo, thế nào là bảy pháp không làm 

suy giảm? 

Này các Tỷ-kheo, khi nào chúng Tỷ-kheo tu tập niệm 

giác chi, tu tập trạch pháp giác chi, tu tập tinh tấn giác chi, tu 

tập hỷ giác chi, tu tập khinh an giác chi, tu tập định giác chi, 

tu tập xả giác chi, thời này các Tỷ-kheo, chúng Tỷ-kheo sẽ 

được lớn mạnh, không bị suy giảm. 

Này các Tỷ-kheo, khi nào bảy pháp không làm suy 

giảm này được duy trì giữa các Tỷ-kheo, khi nào các Tỷ-

kheo được dạy bảy pháp không làm suy giảm này, thời này 

các Tỷ-kheo, chúng Tỷ-kheo sẽ được lớn mạnh, không bị suy 

giảm. 

(VII) (25) Tưởng 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bảy pháp không làm suy giảm 

này... Ta sẽ giảng... (như trên). 

2. Và này các Tỷ-kheo, thế nào là bảy pháp không làm 

suy giảm? 

Này các Tỷ-kheo, khi nào chúng Tỷ-kheo tu tập vô 

thường tưởng, tu tập vô ngã tưởng, tu tập bất tịnh tưởng, tu 

tập nguy hại tưởng, tu tập đoạn diệt tưởng, tu tập vô tham 

tưởng, tu tập diệt tưởng, thời này các Tỷ-kheo, chúng Tỷ-

kheo sẽ được lớn mạnh, không bị suy giảm. 

Này các Tỷ-kheo, khi nào bảy pháp không làm suy 

giảm này được duy trì giữa các Tỷ-kheo, khi nào các Tỷ-

kheo được dạy bảy pháp không làm suy giảm này, thời này 

các Tỷ-kheo, chúng Tỷ-kheo sẽ được lớn mạnh, không bị suy 

giảm. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     31 

 

(VIII) (26) Hữu Học 

1. - Bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, đưa đến sự thối 

đọa cho vị Tỷ-kheo hữu học. Thế nào là bảy? 

2. Ưa thích công việc; ưa thích nói chuyện; ưa thích 

ngủ nghỉ; ưa thích hội chúng; các căn không phòng hộ; ăn 

uống không tiết độ; khi chúng Tăng có sự việc, tại đấy, Tỷ-

kheo hữu học không có suy tư: "Giữa Tăng chúng có các 

trưởng lão có nhiều kinh nghiệm, xuất gia đã lâu năm, gánh 

vác chức vụ. Họ sẽ được biết đến vì những chức vụ này", và 

không có tự mình chuyên tâm. 

Bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, đưa vị Tỷ-kheo hữu 

học đến thối đọa. 

3. Bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, đưa Tỷ-kheo hữu 

học đến không thối đọa. Thế nào là bảy? 

4. Không ưa thích công việc; không ưa thích nói 

chuyện; không ưa thích ngủ nghỉ; không ưa thích hội chúng; 

các căn được phòng hộ; ăn uống có tiết độ; khi chúng Tăng 

có sự việc, tại đấy, Tỷ-kheo hữu học có suy tư: "Giữa Tăng 

chúng, có các trưởng lão có nhiều kinh nghiệm, xuất gia đã 

lâu năm, gánh vác chức vụ. Họ sẽ được biết đến vì những 

chức vụ này" và có tự mình chuyên tâm. 

(IX) (27) Thối Ðọa 

1. - Bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, đưa một nam cư sĩ 

đến thối đọa. Thế nào là bảy? 

2. Quên, không đến thăm Tỷ-kheo; phóng túng nghe 

diệu pháp; không tu tập tăng thượng giới; ít tin tưởng các Tỷ-

kheo trưởng lão, trung niên, tân nhập; nghe pháp với tâm cật 

nạn, tìm tòi các khuyết điểm; tìm người xứng đáng cúng 

dường ngoài Tăng chúng; tại đấy phục vụ trước. 



32     Chương VII - Bảy Pháp 

 

Bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, đưa một nam cư sĩ đến 

thối đọa. 

3. Bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, đưa một nam cư sĩ 

đến không thối đọa. Thế nào là bảy? 

4. Không quên đến thăm vị Tỷ-kheo; không phóng túng 

nghe diệu pháp; tu tập tăng thượng giới; nhiều tin tưởng đối 

với các Tỷ-kheo trưởng lão, trung niên, tân nhập; nghe pháp 

với tâm không cật nạn, không tìm tòi các khuyết điểm; không 

tìm người xứng đáng cúng dường ngoài Tăng chúng; ở đấy 

phục vụ trước. 

Bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, đưa nam cư sĩ đến 

không đọa lạc. 

Cư sĩ không đến thăm,  

Các vị tu tự ngã, 

Không đến nghe Thánh pháp, 

Không học tập thắng giới, 

Ít tin các Tỷ-kheo, 

Tin ấy được tăng trưởng, 

Với tâm thích cật nạn, 

Muốn nghe chân diệu pháp. 

Tìm ở ngoài Tăng chúng, 

Người xứng đáng cúng dường, 

Ở đây vị cư sĩ, 

Lại lo phục vụ trước. 

Bảy pháp làm suy giảm, 

Ðược khéo léo diễn giảng, 

Cư sĩ phục vụ chúng, 

Diệu pháp bị suy giảm. 

Cư sĩ có đến thăm, 

Các vị tu tự ngã, 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     33 

 

Có đến nghe thuyết pháp, 

Có học tập thắng giới, 

Có tin các Tỷ-kheo, 

Tin ấy được tăng trưởng, 

Với tâm không cật nạn, 

Muốn nghe chân diệu pháp. 

Không tìm ngoài Tăng chúng, 

Người xứng đáng cúng dường, 

Ở đây vị cư sĩ, 

Lo lắng phục vụ trước. 

Bảy pháp không suy giảm, 

Ðược khéo léo diễn giảng, 

Cư sĩ phục vụ chúng, 

Diệu pháp không suy giảm. 

(X-XII) (28-30) Bất Hạnh Thối Ðọa 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bảy bất hạnh này của người cư 

sĩ... Này các Tỷ-kheo, có bảy điều may mắn của người cư sĩ... 

Này các Tỷ-kheo, có bảy thối đọa này của người cư sĩ... Này 

các Tỷ-kheo, có bảy thắng tiến này của người cư sĩ... Thế 

nào là bảy? 

2. Không quên đến thăm vị Tỷ-kheo; không phóng túng 

nghe diệu pháp; tu tập tăng thượng giới, nhiều tin tưởng đối 

với các vị Tỷ-kheo trưởng lão, trung niên, tân nhập; nghe 

pháp với tâm không cật nạn, không tìm tòi các khuyết điểm; 

không tìm người xứng đáng cúng dường ngoài Tăng chúng; 

tại đấy phục vụ trước. 

Bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, là thắng tiến của người 

cư sĩ. 

Cư sĩ không đến thăm,  

Các vị tu tự ngã, 



34     Chương VII - Bảy Pháp 

 

Không đến nghe Thánh pháp, 

Không học tập thắng giới, 

Ít tin các Tỷ-kheo, 

Tin ấy được tăng trưởng, 

Với tâm thích cật nạn, 

Muốn nghe chân diệu pháp. 

Tìm ở ngoài Tăng chúng, 

Người xứng đáng cúng dường, 

Ở đây vị cư sĩ, 

Lại lo phục vụ trước. 

Bảy pháp làm suy giảm, 

Ðược khéo léo diễn giảng, 

Cư sĩ phục vụ họ, 

Diệu pháp bị suy giảm. 

Cư sĩ có đến thăm, 

Các vị tu tự ngã, 

Có đến nghe thuyết pháp 

Có học tập thắng giới, 

Có tin các Tỷ-kheo, 

Tin ấy được tăng trưởng, 

Với tâm không cật nạn, 

Muốn nghe chân diệu pháp. 

Không tìm ngoài Tăng chúng, 

Người xứng đáng cúng dường, 

Ở đây vị cư sĩ, 

Lo lắng phục vụ trước. 

Bảy pháp không suy giảm, 

Ðược khéo léo diễn giảng, 

Cư sĩ phục vụ chúng, 

Diệu pháp không suy giảm. 

 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     35 

 

 

IV. Phẩm Chư Thiên 

(I) (31) Không Phóng Dật 

1. Bấy giờ có một Thiên nhân, sau khi đêm đã gần mãn, 

với dung sắc thù thắng chói sáng toàn vùng Jetavana đi đến 

Thế Tôn; sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi đứng một bên. 

Ðứng một bên, Thiên nhân ấy bạch Thế Tôn: 

- Có bảy pháp này, bạch Thế Tôn, không đưa Tỷ-kheo 

đến đọa lạc. Thế nào là bảy? Tôn kính bậc Ðạo Sư, tôn kính 

Pháp; tôn kính chúng Tăng; tôn kính học tập; tôn kính định; 

tôn kính không phóng dật; tôn kính nghinh đón. Bảy pháp 

này, bạch Thế Tôn, không đưa Tỷ-kheo đến đọa lạc. 

Thiên nhân ấy nói như vậy. Bậc Ðạo Sư chấp nhận. Rồi 

Thiên nhân ấy với ý nghĩ: "Bậc Ðạo Sư đã chấp nhận ta", 

thân phía hữu hướng về Ngài rồi biến mất tại chỗ. 

2. Rồi Thế Tôn, sau khi đêm ấy đã qua, liền bảo các vị 

Tỷ-kheo: 

- Ðêm nay, này các Tỷ-kheo, một Thiên nhân sau khi 

đêm đã gần mãn, với dung sắc thù thắng chói sáng toàn vùng 

Jetavana đi đến Ta; sau khi đến, đảnh lễ Ta rồi đứng một bên. 

Ðứng một bên, này các Tỷ-kheo, Thiên nhân ấy thưa với Ta: 

"Có bảy pháp, bạch Thế Tôn, không đưa Tỷ-kheo đến đọa 

lạc. Thế nào là bảy? Tôn kính bậc Ðạo Sư, tôn kính Pháp; 

tôn kính Tăng, tôn kính học pháp; tôn kính định; tôn kính 

không phóng dật, tôn kính nghinh đón. Bảy pháp này bạch 

Thế Tôn, không đưa Tỷ-kheo đến đọa lạc". Này các Tỷ-kheo, 

Thiên nhân ấy nói như vậy, sau khi nói xong, đảnh lễ Ta, 

thân phía hữu hướng về Ta, rồi biến mất tại chỗ. 



36     Chương VII - Bảy Pháp 

 

Kính trọng bậc Ðạo Sư, 

Kính trọng Pháp và Tăng, 

Kính trọng định, nhiệt tâm, 

Chí thành kính học tập, 

Kính trọng không phóng dật, 

Chí thành kính nghinh đón, 

Không thể bị đọa lạc, 

Tỷ-kheo gần Niết-bàn. 

(II) (32) Xấu Hổ 

1. - Ðêm này, này các Tỷ-kheo, một Thiên nhân, sau 

khi đêm đã gần mãn, với dung sắc thù thắng chói sáng toàn 

vùng Jetavana đi đến Ta; sau khi đến, đảnh lễ Ta rồi đứng 

một bên, Thiên nhân ấy thưa với Ta: "Có bảy pháp này, bạch 

Thế Tôn, không đưa Tỷ-kheo đến đọa lạc. Thế nào là bảy? 

Tôn kính bậc Ðạo Sư, tôn kính Pháp; tôn kính Tăng, tôn kính 

học pháp; tôn kính định; tôn kính xấu hổ, tôn kính sợ hãi. 

Bảy pháp này, bạch Thế Tôn, không đưa Tỷ-kheo đến thối 

đọa". Này các Tỷ-kheo, Thiên nhân ấy nói như vậy, nói như 

vậy xong, đảnh lễ Ta, thân bên hữu hướng về Ta rồi biến mất 

tại chỗ. 

Kính trọng bậc Ðạo Sư, 

Kính trọng Pháp và Tăng, 

Kính trọng định, nhiệt tâm, 

Chí thành kính học pháp, 

Ðầy đủ tàm và quý,  

Tùy thuận và tôn kính, 

Không thể bị đọa lạc, 

Vị ấy gần Niết-bàn. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     37 

 

(III) (33) Dễ Nói (1) 

... (Giống như kinh 32, chỉ khác là thay thế hai pháp 

cuối cùng tàm và quý bằng thiện ngôn (dễ nói) và thiện bằng 

hữu)... 

(IV) (34) Dễ Nói (2) 

1. - Ðêm nay, này các Tỷ-kheo, một Thiên nhân sau khi 

đêm ấy đã gần mãn, với dung sắc thù thắng chói sáng toàn 

vùng Jetavana đi đến Ta; sau khi đến, đảnh lễ Ta rồi đứng 

một bên. Ðứng một bên, vị ấy thưa với Ta: "Bảy pháp này, 

bạch Thế Tôn, không đưa Tỷ-kheo đến đọa lạc. Thế nào là 

bảy? Tôn kính bậc Ðạo Sư, tôn kính Pháp; tôn kính Tăng, 

tôn kính học pháp; tôn kính định; tôn kính thiện ngôn, tôn 

kính thiện bằng hữu. Bảy pháp này, bạch Thế Tôn, không 

đưa Tỷ-kheo đến đọa lạc". Này các Tỷ-kheo, Thiên nhân ấy 

nói như vậy, sau khi nói xong, đảnh lễ Ta, thân bên hữu 

hướng về Ta rồi biến mất tại chỗ. 

2. Ðược nghe nói vậy, Tôn giả Sàriputta bạch Thế Tôn: 

3. - Lời nói vắn tắt này của Thế Tôn, bạch Thế Tôn, 

con hiểu một cách rộng rãi như sau: Ở đây, bạch Thế Tôn, 

Tỷ-kheo tự mình tôn kính bậc Ðạo Sư, tán thán sự tôn kính 

bậc Ðạo Sư. Ðối với những Tỷ-kheo khác không tôn kính 

bậc Ðạo Sư, vị ấy khích lệ họ tôn kính bậc Ðạo Sư. Ðối với 

những Tỷ-kheo khác tôn kính bậc Ðạo Sư, vị ấy tán thán một 

cách chơn thật, chơn chánh, đúng thời. Tự mình tôn kính 

Pháp... tự mình tôn kính chúng Tăng... tự mình tôn kính học 

pháp... tự mình tôn kính thiện ngôn... tự mình tôn kính thiện 

bằng hữu, tán thán sự tôn kính thiện bằng hữu. Ðối với 

những Tỷ-kheo khác không tôn kính thiện bằng hữu, vị ấy 

khích lệ họ tôn kính thiện bằng hữu. Ðối với những Tỷ-kheo 

khác Tôn kính thiện bằng hữu, vị ấy tán thán một cách chơn 



38     Chương VII - Bảy Pháp 

 

thật, chơn chánh, đúng thời. Lời nói vắn tắt này các Thế Tôn, 

bạch Thế Tôn, con hiểu một cách rộng rãi như vậy. 

4. - Lành thay, lành thay, này Sàriputta! Này Sàriputta, 

lời nói vắn tắt này của Ta, đã được Thầy hiểu ý nghĩa một 

cách rộng rãi như vậy. Ở đây, này Sàriputta, Tỷ-kheo tự 

mình tôn kính bậc Ðạo Sư... (như trên, với những thay đổi 

cần thiết)... một cách chơn thực, chơn chánh, đúng thời. Lời 

nói vắn tắt này của Ta, này Sàriputta, cần phải hiểu ý nghĩa 

một cách rộng rãi như vậy. 

(V) (35) Bạn Hữu(1) 

1. - Thành tựu bảy chi phần, này các Tỷ-kheo, một Tỷ-

kheo cần phải thân cận như một người bạn. Thế nào là bảy? 

2. Cho những gì khó cho, làm những gì khó làm, nhẫn 

những gì khó nhẫn, nói lên những gì bí mật của mình, che 

giấu bí mật của người khác, không từ bỏ khi gặp bất hạnh, 

không có khinh rẻ khi tài sản khánh tận. 

Thành tựu bảy chi phần này, này các Tỷ-kheo, một Tỷ-

kheo cần phải thân cận như một người bạn. 

Bạn cho điều khó cho, 

Làm những điều khó làm, 

Kham nhẫn những lời nói, 

Thật khó lòng kham nhẫn, 

Nói lên bí mật mình, 

Che giấu bí mật người, 

Bất hạnh, không từ bỏ, 

Khánh tận, không chê khinh, 

Trong những trường hợp trên, 

Tìm được người như vậy, 

Với ai cần bạn hữu, 

Hãy gần bạn như vậy. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     39 

 

(VI) (36) Bạn Hữu (2) 

1. - Thành tựu bảy chi phần, này các Tỷ-kheo, là người 

bạn cần phải thân cận, cần phải giao thiệp, cần phải hầu cận, 

dầu có bị xua đuổi. Thế nào là bảy? 

2. Khả ái, khả ý; tôn trọng; đáng được bắt chước; nhà 

thuyết giả; kham nhẫn lời nói; nói lời sâu kín; không có hối 

thúc những điều không hợp lý. 

Thành tựu bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo là 

người bạn, cần phải thân cận, cần phải giao thiệp, cần phải 

hầu hạ, dầu có bị xua đuổi. 

Khả ái và đáng kính, 

Ðáng bắt chước, thuyết giả, 

Kham nhẫn các lời nói, 

Nói những lời thâm sâu, 

Không hối thúc ép buộc, 

Những điều không hợp lý, 

Ai có những pháp này, 

Ở đời, người như vậy, 

Người ấy là bạn hữu, 

Với ai cần bạn hữu, 

Người mong muốn lợi ích, 

Với lòng từ ai mẫn. 

Dầu có bị đuổi xua, 

Hãy thân cận bạn ấy. 

(VII) (37) Vô Ngại Giải 

1. - Thành tựu bảy pháp, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

không bao lâu, với thắng trí tự mình chứng ngộ, chứng đạt và 

an trú bốn vô ngại giải. Thế nào là bảy? 



40     Chương VII - Bảy Pháp 

 

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo khi nào tâm thụ 

động, như thật rõ biết: "Ðây là tâm ta thụ động"; khi nào tâm 

muội lược, như thật rõ biết: "Nội tâm ta muội lược"; khi nào 

tâm tán loạn, hướng ngoại". Như thật rõ biết tâm ta tán loạn 

hướng ngoại. Vị ấy nhận thức được các thọ khởi lên, nhận 

thức được các thọ an trú, nhận thức được các thọ đi đến tiêu 

diệt; nhận thức được các tưởng khởi lên, nhận thức được các 

tưởng an trú, nhận thức được các tưởng tiêu diệt; nhận thức 

được các tầm khởi lên, nhận thức được các tầm an trú, nhận 

thức được các tầm tiêu diệt. Ðối với các pháp thích hợp hay 

không thích hợp, đối với các pháp hạ liệt hay thù thắng, đối 

với các pháp dự phần đen hay dự phần trắng, vị ấy khéo nắm 

giữ tướng, khéo tác ý, khéo thọ trì, khéo thể nhập với trí tuệ. 

Thành tựu bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, vị Tỷ-kheo 

không bao lâu, với thắng trí tự mình chứng ngộ, chứng đạt và 

an trú bốn vô ngại giải. 

3. Thành tựu bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, Sàriputta 

với thắng trí tự mình chứng ngộ, chứng đạt và an trú bốn vô 

ngại giải. Thế nào là bảy? 

4. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Sàriputta khi nào tâm thụ 

động, như thật rõ biết: "Ðây là tâm ta thụ động"; khi nào tâm 

muội lược, như thật rõ biết: "Nội tâm ta muội lược";... (như 

trên, số 2,... chứng đạt và an trú bốn vô ngại giải). 

(VIII) (38) Ðiều Phục 

1. - Thành tựu bảy pháp, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

điều phục tâm và không để mình bị tâm điều phục. Thế nào 

là bảy? 

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo thiện xảo về định, 

thiện xảo nhập định, thiện xảo an trú định, thiện xảo xuất 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     41 

 

khỏi định, thiện xảo trong sự thoải mái của định, thiện xảo 

trong cảnh giới của định, thiện xảo trong dẫn phát đến định. 

Thành tựu bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

điều phục tâm và không để mình bị tâm điều phục. 

3. Thành tựu bảy pháp, này các Tỷ kheo, Sariputta điều 

phục tâm và Sariputta không để mình bị tâm điều phục. Thế 

nào là bảy? 

4. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Sàriputta thiện xảo về định, 

thiện xảo nhập định, thiện xảo an trú định, thiện xảo xuất 

khỏi định, thiện xảo trong sự thoải mái về Thiền định, thiện 

xảo trong cảnh giới định, thiện xảo trong dẫn phát đến định. 

Thành tựu bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, Sàriputta 

điều phục tâm và Sàriputta không để mình bị tâm điều phục. 

(IX) (39) Sự Thù Diệu (1) 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Sàvatthì, tại Jetavana, trong 

khu vườn ông Anathapindika. Bấy giờ Tôn giả Sàriputta vào 

buổi sáng, đắp y, cầm y bát, đi vào Sàvatthì để khất thực. 

Tôn giả Sàriputta suy nghĩ như sau: "Thật là quá sớm để đi 

khất thực ở Sàvatthì, vậy ta hãy đi đến khu vườn của các du 

sĩ ngoại đạo". Rồi Tôn giả Sàriputta đi đến khu vườn của các 

du sĩ ngoại đạo, sau khi đến khu vườn của các du sĩ ngoại 

đạo, sau khi đến, nói lên với các du sĩ ngoại đạo những lời 

chào đón hỏi thăm, sau khi nói lên những lời chào đón hỏi 

thăm thân hữu, liền ngồi xuống một bên. 

2. Lúc bấy giờ, các du sĩ ngoại đạo ấy đang ngồi tụ họp 

và câu chuyện sau đây được khởi lên: "Này chư Hiền, ai 

sống mười hai năm hành trì Phạm hạnh viên mãn thanh tịnh, 

thật là vừa đủ để nói: 'Vị Tỷ-kheo đáng được tán thán'". Rồi 

Tôn giả Sàriputta không tùy hủy, không chỉ trích lời nói của 



42     Chương VII - Bảy Pháp 

 

các du sĩ ngoại đạo ấy; không tùy hỷ, không chỉ trích, từ chỗ 

ngồi đứng dậy và ra đi với ý nghĩ: "Ta sẽ rõ biết ý nghĩa này 

từ Thế Tôn". 

3. Rồi Tôn giả Sàriputta, sau khi khất thực ở Sàvatthì 

xong, sau buổi ăn, trên con đường đi khất thực trở về, đi đến 

Thế Tôn; sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một 

bên. Ngồi xuống một bên, Tôn giả Sàriputta bạch Thế Tôn: 

- Ở đây, bạch Thế Tôn, vào buổi sáng, con đắp y, cầm y 

bát, đi vào Sàvatthì để khất thực. Rồi bạch Thế Tôn, con suy 

nghĩ như sau: "Thật là quá sớm để đi khất thực ở Sàvatthì, 

vậy ta hãy đi đến khu vườn của các du sĩ ngoại đạo". Rồi 

bạch Thế Tôn, con đi đến khu vườn của các du sĩ ngoại đạo; 

sau khi đến, nói lên với các du sĩ ngoại đạo ấy những lời 

chào đón hỏi thăm; sau khi nói lên những lời chào đón hỏi 

thăm thân hữu rồi, con ngồi xuống một bên. Lúc bấy giờ, 

bạch Thế Tôn, các du sĩ ngoại đạo ấy đang ngồi tụ họp và 

câu chuyện sau đây được khởi lên: "Này chư Hiền, ai sống 

mười hai năm hành trì Phạm hạnh viên mãn thanh tịnh, thật 

là vừa đủ để nói: 'Vị Tỷ-kheo đáng được tán thán'". Rồi bạch 

Thế Tôn, con không tùy hỷ, không chỉ trích lời nói của các 

du sĩ ngoại đạo ấy; không tùy hỷ, không chỉ trích, con từ chỗ 

ngồi đứng dậy và ra đi với ý nghĩ: "Ta sẽ rõ biết ý nghĩa này 

từ Thế Tôn". Bạch Thế Tôn, trong Pháp và Luật này, có thể 

nêu rõ một Tỷ-kheo đáng được tán thán, hoàn toàn do đếm 

số năm chăng? 

- Này Sàriputta, trong Pháp, và Luật này, không có thể 

nêu rõ một Tỷ-kheo đáng được tán thán, hoàn toàn do đếm 

số năm. Bảy sự thù diệu này, này Sàriputta, sau khi với thắng 

trí, Ta tự chứng ngộ, chứng đạt, an trú, và tuyên thuyết. Thế 

nào là bảy? 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     43 

 

4. Ở đây, này Sàriputta, Tỷ-kheo tha thiết hành trì học 

pháp và trong tương lai khát vọng hành trì học pháp; tha thiết 

quán pháp và trong tương lai khát vọng quán pháp; tha thiết 

nhiếp phục lòng dục; và trong tương lai khát vọng nhiếp 

phục lòng dục, tha thiết Thiền tịnh, trong tương lai khát vọng 

Thiền tịnh; tha thiết tinh cần tinh tấn và trong tương lai khát 

vọng tinh cần tinh tấn; tha thiết niệm tuệ và trong tương lai 

khát vọng niệm tuệ; tha thiết thể nhập tri kiến và trong tương 

lai khát vọng thể nhập tri kiến. 

Này Sàriputta, bảy thù diệu sự này được Ta tự mình với 

thắng trí chứng ngộ, chứng đạt, an trú và tuyên thuyết. 

5. Thành tựu bảy thù diệu sự này, này Sàriputta, Tỷ-

kheo, nếu trong mười hai năm hành trì Phạm hạnh viên mãn 

thanh tịnh, thật là vừa đủ để nói: "Vị Tỷ-kheo đáng được tán 

thán!". Nếu trong hai mươi bốn năm hành trì Phạm hạnh viên 

mãn thanh tịnh, thật là vừa đủ để nói: "Vị Tỷ-kheo đáng 

được tán thán!" Nếu trong ba mươi sáu năm hành trì Phạm 

hạnh viên mãn thanh tịnh, thật là vừa đủ để nói: "Vị Tỷ-kheo 

đáng được tán thán!". Nếu trong bốn mươi tám năm hành trì 

Phạm hạnh viên mãn thanh tịnh, thật là vừa đủ để nói: "Vị 

Tỷ-kheo đáng được tán thán!" 

(X) (40) Sự Thù Diệu (2) 

1. Như vầy tôi nghe: 

Một thời Thế Tôn trú ở Kosambì, tại khu vườn Ghosita. 

Rồi Tôn giả Ananda vào buổi sáng đắp y, cầm y bát, đi vào 

Kosambì để khất thực. Tôn giả Ananda suy nghĩ: "Thật là 

quá sớm để đi khất thực ở Kosambì, vậy ta hãy đi đến khu 

vườn của các du sĩ ngoại đạo". Rồi Tôn giả Ananda đi đến 

khu vườn của các du sĩ ngoại đạo, sau khi đến, nói lên với 

các du sĩ ngoại đạo ấy những lời chào đón hỏi thăm, sau khi 



44     Chương VII - Bảy Pháp 

 

nói lên những lời chào đón hỏi thăm thân hữu, liền ngồi 

xuống một bên. 

2-3. ... (Giống như 2-3 của kinh trên, chỉ khác Tôn giả 

Ananda thế cho Tôn giả Sàriputta)... Thế nào là bảy? 

4. Ở đây, này Ananda, Tỷ-kheo có lòng tin, có lòng xấu 

hổ, có lòng sợ hãi, có nghe nhiều, có tinh cần tinh tấn, có 

chánh niệm, có trí tuệ. 

Bảy thù diệu sự này, này Ananda, được Ta tự mình với 

thắng trí chứng ngộ, chứng đạt, an trú và tuyên thuyết. 

5. Thành tựu bảy thù diệu sự này, này Ananda, Tỷ-kheo 

nếu trong mười hai năm hành trì Phạm hạnh viên mãn thanh 

tịnh, thật là vừa đủ để nói" Vị Tỷ-kheo đáng được tán thán!". 

Nếu trong hai mươi bốn năm hành trì Phạm hạnh viên mãn 

thanh tịnh, thật là vừa đủ để nói: "Vị Tỷ-kheo đáng được tán 

thán!" Nếu trong ba mươi sáu năm hành trì Phạm hạnh viên 

mãn thanh tịnh, thật là vừa đủ để nói: "Vị Tỷ-kheo đáng 

được tán thán!". Nếu trong bốn mươi tám năm hành trì Phạm 

hạnh viên mãn thanh tịnh, thật là vừa đủ để nói: "Vị Tỷ-kheo 

đáng được tán thán!". 

 

  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     45 

 

V. Phẩm Ðại Tế Ðàn 

(I) (41) Thức Trú 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bảy thức trú này. Thế nào là 

bảy? 

2. Có các loài hữu tình, này các Tỷ-kheo, thân khác, 

tưởng khác, như loài Người, một số Thiên nhân, một số các 

loài ở trong đọa xứ. Ðây là thức trú thứ nhất. 

3. Có các loài hữu tình, này các Tỷ-kheo, thân khác, 

tưởng là một, như Phạm chúng thiên được sanh nhờ chứng 

sơ Thiền. Ðây là thức trú thứ hai. 

4. Có các loài hữu tình, này các Tỷ-kheo, thân là một, 

tưởng khác, như chư Thiên Quang âm. Ðây là thức trú thứ ba. 

5. Có các loài hữu tình, này các Tỷ-kheo, thân là một, 

tưởng là một, như chư Thiên Biến Tịnh. Ðây là thức trú thứ tư. 

6. Có các loài hữu tình, này các Tỷ-kheo, vượt hoàn 

toàn các sắc tưởng, chấm dứt các chướng ngại tưởng, không 

tác ý sai biệt tưởng, đạt đến Không vô biên xứ, biết rằng: 

"Hư không là vô biên". Ðây là thức trú thứ năm. 

7. Có các loài hữu tình, này các Tỷ-kheo, vượt hoàn 

toàn Không vô biên xứ, đạt đến Thức vô biên xứ, biết rằng: 

"Thức là vô biên". Ðây là thức trú thứ sáu. 

8. Có các loài hữu tình, này các Tỷ-kheo, vượt hoàn 

toàn Thức vô biên xứ, đạt đến Vô sở hữu xứ, biết rằng: 

"Không có vật gì". Ðây là thức trú thứ bảy. 

Này các Tỷ-kheo, có bảy thức trú này. 



46     Chương VII - Bảy Pháp 

 

(II) (42) Tư Lương Cho Ðịnh 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bảy tư lương này của định. 

Thế nào là bảy? 

2. Chánh tri kiến, chánh tư duy, chánh ngữ, chánh 

nghiệp, chánh mạng, chánh tinh tấn, chánh niệm. Nhất tâm, 

này các Tỷ-kheo, được bảy chi phần này làm tư lương; đây 

được gọi là Thánh chánh định, này các Tỷ-kheo, với các sở ý, 

với các tư lương. 

(III) (43) Lửa (1) 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bảy loại lửa này. Thế nào là bảy? 

2. Lửa tham, lửa sân, lửa si, lửa những vị đáng cung 

kính, lửa gia chủ, lửa các vị đáng cúng dường, lửa củi. 

Này các Tỷ-kheo, có bảy loại lửa này. 

(IV) (44) Lửa (2) 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Sàvatthì, tại Jetavana, khu 

vườn của ông Anàthapindika. Lúc bấy giờ, một tế đàn lớn 

đang được thiết lập cho Bà-la-môn Uggatasarìra, năm trăm 

con bò đực được dắt đến trụ tế đàn, năm trăm con nghé đực 

được dắt đến trụ tế đàn, năm trăm con nghé cái được dắt đến 

trụ tế đàn, năm trăm con dê được dắt đến trụ tế đàn, và năm 

trăm con cừu được dắt đến trụ tế đàn. Rồi Bà-la-môn 

Uggatasarìra đi đến Thế Tôn, sau khi đến, nói lên với Thế 

Tôn những lời chào đón hỏi thăm, sau khi nói lên những lời 

chào đón hỏi thăm thân hữu rồi ngồi xuống một bên. Ngồi 

xuống một bên, Bà-la-môn Uggatasarìra thưa với Thế Tôn: 

- Tôi được nghe như sau, thưa Tôn giả Gotama: "Nhen 

nhúm ngọn lửa và dựng lên trụ tế đàn có quả lớn, có lợi ích 

lớn". 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     47 

 

- Này Bà-la-môn, Ta cũng có nghe: "Nhen nhúm ngọn 

lửa và dựng lên trụ tế đàn có quả lớn, có lợi ích lớn". 

Lần thứ hai... Lần thứ ba, Bà-la-môn Uggatasarìra thưa 

với Thế Tôn: 

- Tôi được nghe như sau, thưa Tôn giả Gotama: "Nhen 

nhúm ngọn lửa và dựng lên trụ tế đàn có quả lớn, có lợi ích 

lớn". 

- Này Bà-la-môn, Ta cũng có nghe: "Nhen nhúm ngọn 

lửa và dựng lên trụ tế đàn có quả lớn, có lợi ích lớn". 

- Như vậy, thưa Tôn giả Gotama, chúng ta đồng một 

mục đích, Tôn giả Gotama và chúng tôi; thật vậy, chúng ta 

hoàn toàn đồng nhau. 

2. Ðược nghe nói vậy, Tôn giả Ananda nói với Bà-la-

môn Uggatasarìra: 

- Này Bà-la-môn, không nên hỏi Như Lai rằng: "Tôi 

được nghe như sau, thưa Tôn giả Gotama: "Nhen nhúm ngọn 

lửa và dựng lên trụ tế đàn có quả lớn, có lợi ích lớn". Này 

Bà-la-môn, cần hỏi Như Lai như sau: "Bạch Thế Tôn, con 

muốn nhen nhúm ngọn lửa, con muốn dựng lên trụ tế đàn. 

Bạch Thế Tôn, Thế Tôn hãy giáo giới cho con! Bạch Thế 

Tôn, Thế Tôn hãy thuyết dạy cho con, để con được hạnh 

phúc an lạc lâu dài!" 

3. Rồi Bà-la-môn Uggatasarìra bạch Thế Tôn: 

- Thưa Tôn giả Gotama, con muốn nhen nhúm ngọn lửa, 

con muốn dựng trụ tế đàn. Thưa Tôn giả Gotama, Tôn giả 

Gotama hãy giáo giới cho con; Tôn giả Gotama hãy thuyết 

dạy cho con, để con được hạnh phúc, an lạc lâu dài. 



48     Chương VII - Bảy Pháp 

 

- Này Bà-la-môn, người nhen nhúm ngọn lửa, dựng lên 

trụ tế đàn, trước khi tế lễ đàn, dựng lên ba cây kiếm bất thiện 

đưa đến khổ sanh, khổ dị thục. Thế nào là ba? 

4. Thân kiếm, ngữ kiếm, ý kiếm. Này Bà-la-môn, người 

nhen nhúm ngọn lửa, dựng lên trụ tế đàn, trước khi lễ tế đàn, 

khởi lên ý nghĩ: "Chừng ấy con bò đực cần phải giết cho lễ tế 

đàn, chừng ấy con nghé đực cần phải giết cho lễ tế đàn, 

chừng ấy con nghé cái cần phải giết cho lễ tế đàn, chừng ấy 

con dê cần phải giết cho lễ tế đàn, chừng ấy con cừu cần phải 

giết cho lễ tế đàn". Vị ấy nghĩ rằng: "Tôi làm công đức", lại 

làm bất thiện; nghĩ rằng: "Tôi tìm con đường đưa đến cõi 

lành", lại tìm con đường đưa đến cõi dữ. Này Bà-la-môn, 

người nhen nhúm ngọn lửa, dựng lên trụ tế đàn, trước khi lễ 

tế đàn, dựng lên ý kiếm thứ nhất, bất thiện đưa đến khổ sanh, 

khổ dị thục. 

5. Lại nữa, này Bà-la-môn, người nhen nhúm ngọn lửa, 

dựng lên trụ tế đàn, trước khi lễ tế đàn, nói như sau: "Hãy 

giết chừng ấy con bò đực cho lễ tế đàn. Hãy giết chừng ấy 

con nghé đực cho lễ tế đàn. Hãy giết chừng ấy con nghé cái 

cho lễ tế đàn. Hãy giết chừng ấy con dê cho lễ tế đàn. Hãy 

giết chừng ấy con cừu cho lễ tế đàn.". Vị ấy nghĩ rằng: "Tôi 

làm công đức", lại làm phi công đức; nghĩ rằng: "Tôi làm 

thiện", lại làm bất thiện; nghĩ rằng: "Tôi tìm con đường đưa 

đến cõi lành", lại tìm con đường đưa đến cõi dữ. Này Bà-la-

môn, người nhen nhúm ngọn lửa, dựng lên trụ tế đàn, trước 

khi lễ tế đàn, dựng lên ngữ kiếm thứ hai, bất thiện đưa đến 

khổ sanh, khổ dị thục. 

6. Lại nữa, này Bà-la-môn, người nhen nhúm ngọn lửa, 

dựng lên trụ tế đàn, trước khi lễ tế đàn, tự mình bắt đầu khởi 

sự công việc: "Hãy giết các con bò đực cho lễ tế đàn"; tự mình 

bắt đầu khởi sự công việc: "Hãy giết các con nghé đực cho lễ 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     49 

 

tế đàn"; tự mình bắt đầu khởi sự công việc: "Hãy giết các con 

nghé cái cho lễ tế đàn"; tự mình bắt đầu khởi sự công việc: 

"Hãy giết các con dê cho lễ tế đàn"; tự mình bắt đầu khởi sự 

công việc: "Hãy giết các con cừu cho lễ tế đàn". Vị ấy nghĩ 

rằng: "Tôi làm công đức", lại làm phi công đức; nghĩ rằng: 

"Tôi làm thiện", lại làm bất thiện; nghĩ rằng: "Tôi tìm con 

đường đưa đến cõi lành", lại tìm con đường đưa đến cõi dữ. 

Này Bà-la-môn, người nhen nhúm ngọn lửa, dựng lên trụ tế 

đàn, trước khi lễ tế đàn, dựng lên thân kiếm thứ ba, bất thiện 

đưa đến khổ sanh, khổ dị thục. 

Này Bà-la-môn, người nhen nhúm ngọn lửa, dựng lên 

trụ tế đàn, trước khi lễ tế đàn, dựng lên ba cây kiếm này, đưa 

đến khổ sanh, khổ dị thục. 

7. Này Bà-la-môn, ba ngọn lửa này cần phải đoạn tận, 

cần phải tránh xa. Thế nào là ba? 

8. Lửa tham, lửa sân, lửa si. Vì sao, này Bà-la-môn, lửa 

tham cần phải đoạn diệt, cần phải tránh xa, không nên thân 

cận? 

9. Người bị tham làm cho ái nhiễm, chinh phục, tâm bị 

xâm chiếm, này Bà-la-môn, làm ác hạnh với thân, làm ác 

hạnh với lời nói, làm ác hạnh với ý. Người ấy sau khi làm ác 

hạnh với thân, làm ác hạnh với lời nói, làm ác hạnh với ý, khi 

thân hoại mạng chung, sanh vào cõi dữ, ác thú, đọa xứ, địa 

ngục. Do vậy, lửa tham này cần phải đoạn tận, cần phải tránh 

xa, không nên thân cận. Và này Bà-la-môn, vì sao lửa sân 

cần phải đoạn tận, cần phải tránh xa, không nên thân cận? 

10. Người bị sân làm cho tức giận, chinh phục, tâm bị 

xâm chiếm, này Bà-la-môn, làm ác hạnh với thân, làm ác hạnh 

với lời nói, làm ác hạnh với ý. Người ấy sau khi làm ác hạnh 

với thân, làm ác hạnh với lời nói, làm ác hạnh với ý, khi thân 

hoại mạng chung sanh vào cõi dữ, ác thú, đọa xứ, địa ngục. 



50     Chương VII - Bảy Pháp 

 

Do vậy lửa sân này cần phải đoạn tận, cần phải tránh xa, 

không nên thân cận. Và này Bà-la-môn, vì sao lửa si cần phải 

đoạn tận, cần phải tránh xa, không nên thân cận? 

11. Người bị si làm cho mê mờ, chinh phục, tâm bị xâm 

chiếm, này Bà-la-môn, làm ác hạnh với thân, làm ác hạnh 

với lời nói, làm ác hạnh với ý. Người ấy sau khi làm ác hạnh 

với thân, làm ác hạnh với lời nói, làm ác hạnh với ý, khi thân 

hoại mạng chung, sanh vào cõi dữ, ác thú, đọa xứ, địa ngục. 

Do vậy lửa si này cần phải đoạn tận, cần phải tránh xa, 

không nên thân cận. 

Ba lửa này, này Bà-la-môn, cần phải đoạn tận, cần phải 

tránh xa, không nên thân cận. 

12. Ba lửa này, này Bà-la-môn, được cung kính, được 

tôn trọng, được cúng dường, phải đem lại chánh lạc. Thế nào 

là ba? 

13. Lửa đáng cung kính, lửa gia chủ, lửa đáng cúng 

dường. Và này Bà-la-môn, thế nào là lửa đáng cung kính? 

14. Ở đây, này Bà-la-môn, những người mẹ, những 

người cha của người ấy, này Bà-la-môn, đây gọi là lửa đáng 

cung kính. Vì sao? Vì từ đó lửa đáng cung kính này khiến 

cho mang lại, khiến cho sanh ra. Do vậy, này Bà-la-môn, lửa 

đáng cung kính này được cung kính, được tôn trọng, được 

cúng dường, phải đem lại chánh lạc. Và này Bà-la-môn, thế 

nào là lửa gia chủ? 

15. Ở đây, này Bà-la-môn, những người con, những 

người vợ, những người phục dịch, những người đưa tin, hoặc 

những người làm công cho người ấy, này Bà-la-môn, đây gọi 

là lửa gia chủ. Do vậy lửa gia chủ này được cung kính, được 

tôn trọng, được cúng dường, phải đem lại chánh lạc. Và này 

Bà-la-môn, thế nào là lửa đáng được cúng dường? 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     51 

 

16. Ở đây, này Bà-la-môn, những Sa-môn, Bà-la-môn 

nào từ bỏ kiêu mạn, phóng dật, sống kham nhẫn nhu hòa; 

mỗi người điều phục tự ngã; mỗi người an chỉ tự ngã; mỗi 

người lắng dịu tự ngã. Này Bà-la-môn, đây gọi là ngọn lửa 

đáng được cúng dường. Do vậy lửa đáng được cúng dường 

này được cung kính, được tôn trọng, đáng được cúng dường, 

phải đem lại chánh lạc.  

Này Bà-la-môn, ba ngọn lửa này được cung kính, được 

tôn trọng, đáng được cúng dường, phải đem lại chánh lạc.  

Còn lửa củi này, này Bà-la-môn, cần phải thường 

thường nhen đốt nó lên, cần phải thường thường chăm sóc 

duy trì, cần phải thường thường dập tắt, cần phải thường 

thường để một bên. 

17. Ðược nói như vậy, Bà-la-môn Uggatasarìra bạch 

Thế Tôn: 

- Thật vi diệu thay, thưa Tôn giả Gotama! Thật vi diệu 

thay, thưa Tôn giả Gotama! Tôn giả Gotama hãy nhận còn 

làm đệ tử cư sĩ, từ nay cho đến mạng chung, con trọn đời quy 

ngưỡng. Và thưa Tôn giả Gotama, con sẽ thả năm trăm con 

bò đực và cho chúng sống; con sẽ thả năm trăm con nghé 

đực và cho chúng sống; con sẽ thả năm trăm con nghé cái và 

cho chúng sống; con sẽ thả năm trăm con dê và cho chúng 

sống; con sẽ thả năm trăm con cừu và cho chúng sống. Hãy 

để chúng ăn cỏ xanh; hãy để chúng uống nước mát; hãy để 

gió thổi chúng mát. 

(V) (45) Tưởng (1) 

1. - Có bảy tưởng này, này các Tỷ-kheo, được tu tập, 

được làm cho sung mãn, có quả lớn, có lợi ích lớn, thể nhập 

vào bất tử, lấy bất tử làm cứu cánh. Thế nào là bảy? 



52     Chương VII - Bảy Pháp 

 

2. Tưởng bất tịnh, tưởng chết, tưởng nhàm chán đối với 

các món ăn, tưởng không hoan hỷ đối với tất cả thế giới, 

tưởng vô thường, tưởng khổ trong vô thường, tưởng vô ngã 

trong khổ. 

Bảy tưởng này, này các Tỷ-kheo, được tu tập, được làm 

cho sung mãn, có quả lớn, có lợi ích lớn, thể nhập vào bất tử, 

lấy bất tử làm cứu cánh. 

(VI) (46) Tưởng (2) 

1. - Có bảy tưởng này, này các Tỷ-kheo, được tu tập, 

được làm cho sung mãn, có quả lớn, có lợi ích lớn, thể nhập 

vào bất tử, lấy bất tử làm cứu cánh. Thế nào là bảy? 

2. Tưởng bất tịnh, tưởng chết, tưởng nhàm chán đối với 

các món ăn, tưởng không hoan hỷ đối với tất cả thế giới, 

tưởng vô thường, tưởng khổ trong vô thường, tưởng vô ngã 

trong khổ. 

3. Tưởng bất tịnh, này các Tỷ-kheo, được tu tập, được 

làm cho sung mãn, có quả lớn, có lợi ích lớn, thể nhập vào 

bất tử, lấy bất tử làm cứu cánh, được nói đến như vậy. Do 

duyên gì được nói đến như vậy? 

4. Này các Tỷ-kheo, khi một Tỷ-kheo sống nhiều với 

các tưởng bất tịnh, thời tâm thối lui, tâm trở lưng, quay lưng 

để không đắm vào các dâm dục; do đó tâm vị ấy không căng 

thẳng, thanh thản, khởi lên nhàm chán. Ví như, này các Tỷ-

kheo, lông gà hay là dây gân quăng vào lửa thời thối lui, trở 

lưng, quay lưng, và không căng thẳng; cũng vậy, này các Tỷ-

kheo, khi một Tỷ-kheo sống nhiều với các tưởng bất tịnh, 

thời tâm thối lui, tâm trở lưng, quay lưng để không đắm vào 

các dâm dục; do đó tâm vị ấy không căng thẳng, thanh thản, 

khởi lên nhàm chán. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     53 

 

Này các Tỷ-kheo, nếu Tỷ-kheo sống nhiều với các 

tưởng bất tịnh, nhưng tâm lại chạy theo, đắm vào dâm dục, 

không khởi lên nhàm chán, thời Tỷ-kheo ấy cần phải hiểu 

rằng: "Tưởng bất tịnh không được ta tu tập; ở nơi ta không 

có sự sai khác trước và sau. Ta không đạt được quả tu tập". Ở 

đấy, vị ấy tỉnh giác như vậy. Này các Tỷ-kheo, nếu Tỷ-kheo 

sống nhiều với các tưởng bất tịnh, thời tâm thối lui, tâm trở 

lưng, quay lưng để không đắm vào các dâm dục; do đó tâm 

vị ấy không căng thẳng, thanh thản, khởi lên nhàm chán, thời 

Tỷ-kheo ấy cần phải hiểu rằng: "Tưởng bất tịnh được ta tu 

tập; ở nơi ta có sự sai khác trước và sau. Ta đạt được quả tu 

tập". Ở đấy, vị ấy tỉnh giác như vậy. Tưởng bất tịnh, này các 

Tỷ-kheo, được tu tập, được làm cho sung mãn, có quả lớn, có 

lợi ích lớn, thể nhập vào bất tử, lấy bất tử làm cứu cánh, 

được nói đến như vậy. Do duyên gì được nói đến như vậy. 

5. Tưởng chết, này các Tỷ-kheo, được tu tập, được làm 

cho sung mãn, có quả lớn, có lợi ích lớn, được nói đến như 

vậy. Do duyên gì được nói đến như vậy? 

6. Này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo sống nhiều với tưởng chết, 

thời tâm thối lui, tâm trở lưng, quay lưng không thích thú sự 

sống, do đó tâm vị ấy không căng thẳng, thanh thản, khởi lên 

nhàm chán, thời... (như số 4 ở trên, chỉ khác trước là tưởng 

bất tịnh, đây là tưởng chết, với sự thay đổi cần thiết)... Do 

duyên gì được nói đến như vậy. 

7. Tưởng nhàm chán đối với món ăn, này các Tỷ-kheo, 

được tu tập, được làm cho sung mãn, có quả lớn, có lợi ích lớn, 

như vậy được nói đến. Do duyên gì được nói đến như vậy? 

8. Này các Tỷ-kheo, nếu Tỷ-kheo sống nhiều với các 

tưởng nhàm chán đối với các món ăn, thời tâm thối lui... 

không tham ái các vị; do đó tâm vị ấy không căng thẳng, 

thanh thản, khởi lên nhàm chán, thời... (như số 4 ở trên, chỉ 



54     Chương VII - Bảy Pháp 

 

khác đây là tưởng nhàm chán đối với các món ăn)... Do 

duyên gì được nói đến như vậy. 

9. Tưởng không hoan hỷ đối với các thế giới, này các 

Tỷ-kheo, được tu tập, được làm cho sung mãn, có quả lớn, có 

lợi ích lớn, như vậy được nói đến. Do duyên gì được nói đến 

như vậy? 

10. Này các Tỷ-kheo, nếu Tỷ-kheo sống nhiều với 

tưởng không hoan hỷ đối với các thế giới, thời tâm thối lui, 

tâm trở lưng, quay lưng với các lòe loẹt của thế giới; do đó 

tâm vị ấy không căng thẳng, thanh thản, khởi lên nhàm chán, 

thời... (như số 4 ở trên, chỉ khác đây là tâm không hoan hỷ 

đối với các thế giới và những thay đổi cần thiết)... Do duyên 

gì được nói đến như vậy. 

11. Tưởng vô thường, này các Tỷ-kheo, được tu tập, 

được làm cho sung mãn, có quả lớn, có lợi ích lớn, như vậy 

được nói đến. Do duyên gì được nói đến như vậy? 

12. Này các Tỷ-kheo, nếu Tỷ-kheo sống nhiều với 

tưởng vô thường, thời tâm thối lui, tâm trở lưng, quay lưng 

với các lợi dưỡng, cung kính, danh vọng; do đó tâm vị ấy 

không căng thẳng, thanh thản, khởi lên nhàm chán, thời... 

(như số 4 ở trên, chỉ khác đây là tưởng vô thường với những 

thay đổi cần thiết)... 

13. Tưởng khổ trên vô thường, này các Tỷ-kheo, được 

tu tập, được làm cho sung mãn, có quả lớn, có lợi ích lớn, thể 

nhập vào bất tử, lấy bất tử làm cứu cánh, được nói đến như 

vậy. Do duyên gì được nói đến như vậy? 

14. Này các Tỷ-kheo, nếu Tỷ-kheo sống nhiều với các 

tưởng khổ trên vô thường, thời các tưởng sợ hãi sắc bén được 

an lập trên thụ động, biếng nhác, thả lỏng, phóng dật, không 

chú tâm, không quán sát; ví như một kẻ giết người giơ đao 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     55 

 

lên. Này các Tỷ-kheo, nếu Tỷ-kheo sống nhiều với các tưởng 

khổ trên vô thường, nhưng các tưởng sợ hãi sắc bén không 

được an lập trên thụ động, biếng nhác, thả lỏng, phóng dật, 

không chú tâm, không quán sát; thời không giống như một 

kẻ giết người giơ đao lên. Này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo ấy cần 

phải hiểu rằng: "Tưởng khổ trên vô thường không được ta tu 

tập; ở nơi ta không có sự sai khác trước và sau. Ta không đạt 

được quả của sự tu tập." Ở đây, vị ấy tỉnh giác như vậy. 

Nhưng này các Tỷ-kheo, nếu Tỷ-kheo sống nhiều với các 

tưởng khổ trên vô thường, thời các tưởng sợ hãi sắc bén an 

lập trên thụ động, biếng nhác, thả lỏng, phóng dật, không chú 

tâm, không quán sát, ví như một kẻ giết người giơ đao lên. 

Này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo cần phải hiểu rằng: "Tưởng khổ 

trên vô thường được ta tu tập; ở nơi ta có sự sai khác trước 

và sau. Ta đạt được quả của sự tu tập." Ở đây, vị ấy tỉnh giác 

như vậy. Tưởng khổ trên vô thường, này các Tỷ-kheo, được 

tu tập, được làm cho sung mãn, có quả lớn, có lợi ích lớn, thể 

nhập vào bất tử, lấy bất tử làm mục đích, được nói đến như 

vậy. Do duyên gì được nói đến như vậy. 

15. Tưởng vô ngã trên khổ, này các Tỷ-kheo, được tu 

tập, được làm cho sung mãn, có quả lớn, có lợi ích lớn, thể 

nhập vào bất tử, lấy bất tử làm mục đích, được nói đến như 

vậy. Do duyên gì được nói đến như vậy? 

16. Này các Tỷ-kheo, nếu Tỷ-kheo sống nhiều với các 

tưởng vô ngã trên khổ, này các Tỷ-kheo, ý của vị ấy thoát 

khỏi các tư tưởng ngã, ngã sở, ngã mạn, đối với cái thân có 

thức nầy và đối với tất cả tướng ở ngoài, khéo giải thoát, 

được an tịnh, vượt qua các thiên kiến. Này các Tỷ-kheo, nếu 

Tỷ-kheo sống nhiều với tâm chất chứa tưởng vô ngã trên khổ, 

này các Tỷ-kheo, ý của vị ấy không thoát khỏi các tư tưởng 

ngã, ngã sở, ngã mạn, đối với cái thân có thức nầy và đối với 



56     Chương VII - Bảy Pháp 

 

tất cả tướng ở ngoài, không khéo giải thoát, không được an 

tịnh, không vượt qua các thiên kiến. Này các Tỷ-kheo, Tỷ-

kheo ấy cần phải hiểu rằng: "Tưởng vô ngã trên khổ không 

được ta tu tập; ở nơi ta không có sự sai khác trước và sau. Ta 

không đạt được quả của sự tu tập." Ở đây, vị ấy tỉnh giác như 

vậy. Nhưng này Tỷ-kheo, nếu Tỷ-kheo sống nhiều với các 

tưởng vô ngã trên khổ, này các Tỷ-kheo, ý của vị ấy thoát 

khỏi các tư tưởng ngã, ngã sở, ngã mạn đối với cái thân có 

thức và đối với tất cả tướng ở ngoài, khéo giải thoát, được an 

tịnh, vượt qua các thiên kiến. Này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo ấy 

cần phải hiểu rằng: "Tưởng vô ngã trên khổ được ta tu tập; ở 

nơi ta có sự sai khác trước và sau. Ta đạt được quả của sự tu 

tập." Ở đây, vị ấy tỉnh giác như vậy. Tưởng vô ngã trên khổ, 

này các Tỷ-kheo, được tu tập, được làm cho sung mãn, có 

quả lớn, có lợi ích lớn, thể nhập vào bất tử, lấy bất tử làm 

cứu cánh, được nói đến như vậy. Do duyên gì được nói đến 

như vậy. 

Bảy tưởng này, này các Tỷ-kheo, được tu tập, được làm 

cho viên mãn, có quả lớn, có lợi ích lớn, thể nhập vào bất tử, 

lấy bất tử làm cứu cánh. 

(VII) (47) Dâm Dục 

1. Bấy giờ có Bà-la-môn Jànussoni đi đến Thế Tôn, sau 

khi đến nói lên với Thế Tôn những lời chào đón hỏi thăm... 

Ngồi xuống một bên, Bà-la-môn Jànussoni bạch Thế Tôn: 

- Thưa Tôn giả Gotama, Tôn giả có tự xem mình là 

sống Phạm hạnh không? 

- Này Bà-la-môn, ai nói một cách chơn chánh phải nói 

như sau: "Vị ấy sống Phạm hạnh, không có bể vụn, không có 

khuyết phạm, không có nhiễm ô, không bị điểm chấm, viên 

mãn, thanh tịnh". Này Bà-la-môn, nếu nói về Ta một cách 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     57 

 

chơn chánh, thời phải nói như vậy: "Ta sống Phạm hạnh, 

không có bể vụn, không có khuyết phạm, không có nhiễm ô, 

không bị điểm chấm, viên mãn, thanh tịnh". 

- Thưa Tôn giả Gotama, Phạm hạnh như thế nào, thưa 

Tôn giả Gotama, là bị bể vụn, bị khuyết phạm, bị ô nhiễm, bị 

điểm chấm? 

2. - Ở đây, này Bà-la-môn, có Sa-môn hay Bà-la-môn, 

tự xem mình sống Phạm hạnh một cách chơn chánh, tuy 

không có hành dâm với nữ nhân, nhưng hưởng thụ được nữ 

nhân thoa, bóp, tắm, xức dầu. Vị ấy thích thú, ước muốn, bị 

kích thích bởi nữ nhân. Này Bà-la-môn, đây gọi là Phạm 

hạnh bị bể vụn, bị khuyết phạm, bị nhiễm ô, bị điểm chấm. 

Này Bà-la-môn, đây gọi là hành Phạm hạnh không thanh tịnh, 

bị liên hệ, bị hệ lụy với dâm dục, không giải thoát khỏi sanh, 

già, chết, sầu bi, khổ, ưu, não. Ta nói rằng không thoát khỏi 

khổ. 

3. Lại nữa, này Bà-la-môn, ở đây có Sa-môn hay Bà-la-

môn, tự xem mình sống Phạm hạnh một cách chơn chánh, tuy 

không có hành dâm với nữ nhân, không có hưởng thụ được nữ 

nhân thoa, bóp, tắm, xức dầu, nhưng cười giỡn, chơi đùa, vui 

chơi với nữ nhân... tuy không cười giỡn, chơi đùa, vui chơi với 

nữ nhân, nhưng lấy mắt nhìn mắt, trừng mắt nhìn theo nữ 

nhân... tuy không lấy mắt nhìn mắt, trừng mắt nhìn theo nữ 

nhân, nhưng nghe tiếng của nữ nhân, tiếng cười, tiếng nói, tiếng 

hát, tiếng khóc ngang qua vách, ngang qua hàng rào... tuy 

không nghe tiếng của nữ nhân, tiếng cười, tiếng nói, tiếng hát, 

tiếng khóc ngang qua vách, ngang qua hàng rào, nhưng nhớ 

đến tiếng cười, tiếng nói, tiếng đùa giỡn trước kia đã có với nữ 

nhân... tuy không nhớ đến tiếng cười, tiếng nói, tiếng đùa giỡn 

trước kia đã có với nữ nhân, nhưng xem gia chủ hay con gia 

chủ thọ hưởng, thưởng thức thích thú trong năm dục công đức... 



58     Chương VII - Bảy Pháp 

 

tuy không xem gia chủ hay con gia chủ thọ hưởng, thưởng thức 

thích thú trong năm dục công đức, nhưng sống Phạm hạnh với 

tâm nguyện hướng đến một thân chư Thiên, nguyện rằng: "Với 

giới này hay với giới cấm này, hay với khổ hạnh này, hay với 

Phạm hạnh này, ta sẽ thành một Thiên nhân này hay một Thiên 

nhân khác". Vị ấy thích thú, ước muốn, bị kích thích bởi nữ 

nhân. Này Bà-la-môn, đấy gọi là Phạm hạnh bị bể vụn, bị 

khuyết phạm, bị nhiễm ô, bị điểm chấm. Này Bà-la-môn, đấy 

gọi là hành Phạm hạnh không thanh tịnh, bị liên hệ, bị hệ lụy 

với dâm dục, không giải thoát khỏi sanh, già, chết, sầu bi, khổ, 

ưu, não. Ta nói rằng không giải thoát khỏi khổ. 

Cho đến khi nào, này Bà-la-môn, Ta còn tiếp tục thấy 

một hay một trong bảy hệ lụy đến dâm dục này chưa được 

đoạn tận ở nơi Ta, cho đến khi ấy, này Bà-la-môn, Ta không 

có xác chứng rằng, Ta đã chứng ngộ Vô thượng Chánh Ðẳng 

Giác trong thế giới chư Thiên với Ma giới, Phạm thiên giới, 

trong quần chúng Sa-môn, Bà-la-môn, chư Thiên và loài 

Người. Và cho đến khi nào, này Bà-la-môn, Ta tiếp tục 

không còn thấy một hay một trong bảy hệ lụy đến dâm dục 

này đã được đoạn tận ở nơi Ta, cho đến khi ấy, này Bà-la-

môn, Ta xác chứng rằng, Ta đã chứng ngộ Vô thượng Chánh 

Ðẳng Giác trong thế giới chư Thiên với Ma giới, Phạm thiên 

giới, trong quần chúng Sa-môn, Bà-la-môn, chư Thiên và 

loài Người. Tri và kiến được khởi lên nơi Ta: "Bất động là 

tâm giải thoát của Ta. Ðây là đời sống cuối cùng. Nay không 

còn tái sanh nữa". 

Ðược nói như vậy, Bà-la-môn Jànussoni bạch Thế Tôn: 

- Thật vi diệu thay, bạch Thế Tôn!... Mong Tôn giả 

Gotama nhận con làm đệ tử cư sĩ, từ này cho đến mạng 

chung, con trọn đời quy ngưỡng. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     59 

 

(VIII) (48) Hệ Lụy 

1. - Này các Tỷ-kheo, Ta sẽ thuyết cho các Thầy pháp 

môn về hệ lụy, và ly hệ lụy, hãy lắng nghe... Và này các Tỷ-

kheo, thế nào là pháp môn về hệ lụy và ly hệ lụy? 

2. Một nữ nhân, này các Tỷ-kheo, tác ý nội nữ căn, nữ 

hành, nữ y phục, nữ loại, nữ dục, nữ thanh, nữ trang sức, thời 

nữ nhân ấy tham đắm trong ấy, thích thú tại đấy. Do tham 

đắm trong ấy, thích thú tại đấy nên tác ý đến nam căn ở 

ngoài, nam hành, nam y phục, nam loại, nam dục, nam thanh, 

nam trang sức mà nữ nhân ấy tham đắm trong ấy, thích thú 

tại đấy. Do tham đắm trong ấy, thích thú tại đấy nên nữ nhân 

ấy ước muốn có sự hệ lụy ở ngoài. Do duyên với hệ lụy ấy, 

khởi lên lạc, hỷ nên nữ nhân ấy ước muốn lạc hỷ ấy. Này các 

Tỷ-kheo, do thích thú trong nữ tánh của mình, các loài hữu 

tình đi đến hệ lụy với những người đàn ông. Như vậy, này 

các Tỷ-kheo, nữ nhân không có thoát được nữ tánh của mình. 

3. Một nam nhân, này các Tỷ-kheo, tác ý nội nam căn, 

nam hành, nam y phục, nam loại, nam dục, nam thanh, nam 

trang sức mà nữ nhân ấy tham đắm trong ấy, thích thú tại đấy. 

Do tham đắm trong ấy, thích thú tại đấy nên tác ý đến nữ căn 

ở ngoài, nữ hành, nữ y phục, nữ loại, nữ dục, nữ thanh, nữ 

trang sức mà nam nhân ấy tham đắm trong ấy, thích thú tại 

đấy. Do tham đắm trong ấy, thích thú tại đấy nên nam nhân 

ấy ước muốn có sự hệ lụy ở ngoài. Do duyên với hệ lụy ấy, 

khởi lên lạc hỷ nên nam nhân ấy ước muốn lạc hỷ ấy. Này 

các Tỷ-kheo, do thích thú trong nam tánh của mình, các loài 

hữu tình đi đến hệ lụy với những người đàn bà. Như vậy, này 

các Tỷ-kheo, nam nhân không thoát khỏi nam tánh của mình. 

Như vậy, này các Tỷ-kheo, là hệ lụy. Và này các Tỷ-kheo, 

như thế nào là không hệ lụy? 



60     Chương VII - Bảy Pháp 

 

4. Một nữ nhân, này các Tỷ-kheo, không tác ý nội nữ 

căn, nữ hành, nữ y phục, nữ loại, nữ dục, nữ thanh, nữ trang 

sức thời nữ nhân ấy không tham đắm trong ấy, không thích 

thú tại đấy. Do không tham đắm trong ấy, không thích thú tại 

đấy nên không tác ý đến nam căn ở ngoài, nam hành, nam y 

phục, nam loại, nam dục, nam thanh, nam trang sức mà nữ 

nhân ấy không tham đắm trong ấy, không thích thú tại đấy. 

Do không tham đắm trong ấy, không thích thú tại đấy nữ 

nhân ấy không muốn có sự hệ lụy ở ngoài. Do duyên hệ lụy 

ấy, khởi lên lạc, hỷ, nữ nhân ấy không ước muốn lạc, hỷ ấy. 

Này các Tỷ-kheo, do không thích thú trong nữ tánh của mình, 

các loài hữu tình không đi đến hệ lụy với những người đàn 

ông. Như vậy, này các Tỷ-kheo, nữ nhân thoát được nữ tánh 

của mình. 

5. Một nam nhân, này các Tỷ-kheo, không tác ý đến nội 

nam căn, nam hành, nam y phục, nam loại, nam dục, nam 

thanh, nam trang sức thời nam nhân ấy không tham đắm 

trong ấy, không thích thú tại đấy. Do không tham đắm trong 

ấy, không thích thú tại đấy nên không tác ý đến nữ căn ở 

ngoài, nữ hành, nữ y phục, nữ loại, nữ dục, nữ thanh, nữ 

trang sức mà nam nhân ấy không tham đắm trong ấy, không 

thích thú tại đấy. Do không tham đắm trong ấy, không thích 

thú tại đấy nên nam nhân ấy không ước muốn có sự hệ lụy ở 

ngoài. Do duyên với hệ lụy ấy, khởi lên lạc, hỷ, nam nhân ấy 

không ước muốn lạc, hỷ ấy. Này các Tỷ-kheo, do không 

thích thú trong nam tánh của mình, các loài hữu tình không 

đi đến hệ lụy với những nữ nhân. Như vậy, này các Tỷ-kheo, 

nam nhân thoát được nam tánh của mình. Như vậy, này các 

Tỷ-kheo, là không hệ lụy.  

Này các Tỷ-kheo, đây là pháp môn hệ lụy và ly hệ lụy. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     61 

 

(IX) (49) Bố Thí 

1. Một thời, Thế Tôn ở Campà, trên bờ hồ Gaggara. 

Bấy giờ có nhiều cư sĩ ở Campà đi đến Tôn giả Sàriputta, sau 

khi đến, đảnh lễ Tôn giả Sàriputta rồi ngồi xuống một bên. 

Ngồi xuống một bên, các nam cư sĩ ấy thưa với Tôn giả 

Sàriputta: 

- Thưa Tôn giả, đã lâu lắm, chúng con không được 

nghe pháp thoại từ miệng Thế Tôn. Lành thay, thưa Tôn giả, 

nếu nay chúng con được nghe pháp thoại từ miệng Thế Tôn! 

- Vậy này chư Hiền, hãy đến trong ngày lễ Trai giới 

(uposatha), các Thầy sẽ được nghe pháp thoại từ miệng Thế 

Tôn. 

- Thưa vâng, thưa Tôn giả! 

Các nam cư sĩ ở Campà ấy vâng đáp Tôn giả Sàriputta, 

từ chỗ ngồi đứng dậy, đảnh lễ Tôn giả Sàriputta, thân bên 

hữu hướng về Tôn giả rồi ra đi. Rồi các nam cư sĩ ở Campà, 

đến ngày lễ Trai giới, đi đến Tôn giả Sàriputta, sau khi đến, 

đảnh lễ Tôn giả Sàriputta rồi đứng một bên. Rồi Tôn giả 

Sàriputta cùng với các nam cư sĩ ở Campà đi đến Thế Tôn; 

sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. Ngồi 

xuống một bên, Tôn giả Sàriputta bạch Thế Tôn: 

2. - Có thể, bạch Thế Tôn, ở đây có hạng người bố thí 

như vậy, không được quả lớn, không được lợi ích lớn. Nhưng 

bạch Thế Tôn, có thể ở đây có hạng người bố thí như vậy, 

được quả lớn, được lợi ích lớn. 

- Này Sàriputta, có thể ở đây có hạng người bố thí như 

vậy, không được quả lớn, không được lợi ích lớn. Có thể, 

này Sàriputta, ở đây có hạng người bố thí như vậy, được quả 

lớn, được lợi ích lớn. 



62     Chương VII - Bảy Pháp 

 

3. - Bạch Thế Tôn, do nhân gì, do duyên gì, ở đây có 

hạng người bố thí như vậy, không được quả lớn, không được 

lợi ích lớn? Bạch Thế Tôn, do nhân gì, do duyên gì, ở đây có 

hạng người bố thí như vậy, được quả lớn, được lợi ích lớn? 

- Ở đây, này Sàriputta, có người bố thí với tâm mong 

cầu, bố thí với tâm trói buộc (về kết quả), bố thí với tâm 

mong cầu được chất chứa, bố thí với ý nghĩ: "Tôi sẽ hưởng 

thọ cái này trong đời sau". Vị ấy bố thí như vậy cho các Sa-

môn, Bà-la-môn, bố thí đồ ăn, đồ uống, vải mặc, xe cộ, vòng 

hoa, hương thơm, hương liệu, giường nằm, những trú xứ, đèn 

đuốc. Thầy nghĩ thế nào, này Sàriputta, ở đây có thể có hạng 

người bố thí như vậy không? 

- Thưa có, bạch Thế Tôn. 

- Ở đây, này Sàriputta, có hạng người bố thí với tâm 

mong cầu, bố thí với tâm trói buộc, bố thí với tâm mong cầu 

được chất chứa, bố thí với ý nghĩ: "Ta sẽ hưởng thọ cái này 

trong đời sau". Vị ấy bố thí như vậy, khi thân hoại mạng 

chung, được sanh cộng trú với chư Thiên ở Bốn thiên vương. 

Và vị ấy, khi nghiệp được đoạn tận, thần lực ấy, danh tiếng 

ấy, uy quyền ấy được đoạn tận, vị ấy trở thành "vị trở lui lại", 

trở lui trạng thái này. 

4. Ở đây, này Sàriputta, có người bố thí không với tâm 

cầu mong, bố thí không với tâm trói buộc, bố thí không với 

mong cầu được chất chứa, bố thí không với ý nghĩ: "Ta sẽ 

hưởng thọ cái này trong đời sau", bố thí không với ý nghĩ: 

"Lành thay, sự bố thí", bố thí không với ý nghĩ: "Cái này đã 

được cho trong đời quá khứ, đã được tổ tiên làm trong quá 

khứ, ta không nên để truyền thống gia đình này bị bỏ quên", 

bố thí không với ý nghĩ: "Ta nấu ăn, các người này không 

nấu ăn. Ta không xứng đáng là người nấu ăn, lại không bố 

thí cho người không nấu ăn", bố thí không với ý nghĩ: "Như 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     63 

 

các vị ẩn sĩ thời xưa có những tế đàn lớn như Atthaka, 

Vàmaka, Vàmadeva, Vessàmitta, Yamataggi, Angìrasa, 

Bhàradvàja, Vàsettha, Kassapa, Bhagu; cũng vậy, ta sẽ là 

người san sẻ các vật bố thí này", bố thí không với ý nghĩ: 

"Do ta bố thí vật bố thí này, tâm được tịnh tín, hỷ duyệt khởi 

lên". Nhưng vị ấy bố thí với ý nghĩ để trang nghiêm tâm, để 

trang bị tâm. Và đối với Sa-môn hay Bà-la-môn, vị ấy bố thí 

đồ ăn, đồ uống, vải mặc, xe cộ, vòng hoa, hương thơm, 

hương liệu, giường nằm, trú xứ, đèn đuốc. Thầy nghĩ thế nào, 

này Sàriputta, ở đây, có hạng người có thể bố thí như vậy 

không? 

- Thưa có, bạch Thế Tôn. 

- Này Sàriputta, ở đây, ai bố thí không với tâm cầu 

mong, bố thí không với tâm trói buộc, bố thí không với mong 

cầu được chất chứa, bố thí không với ý nghĩ: "Ta sẽ hưởng 

thọ cái này trong đời sau", bố thí không với ý nghĩ: "Lành 

thay, sự bố thí", bố thí không với ý nghĩ: "Cái này đã được 

cho trong đời quá khứ, đã được tổ tiên làm trong quá khứ, ta 

không nên để truyền thống gia đình này bị bỏ quên", bố thí 

không với ý nghĩ: "Ta nấu ăn, các người này không nấu ăn. 

Ta không xứng đáng là người nấu ăn, lại không bố thí cho 

người không nấu ăn", bố thí không với ý nghĩ: "Như các vị 

ẩn sĩ thời xưa có những tế đàn lớn như Atthaka, Vàmaka, 

Vàmadeva, Vessàmitta, Yamataggi, Angìrasa, Bhàradvàja, 

Vàsettha, Kassapa, Bhagu; cũng vậy, ta sẽ là người san sẻ 

các vật bố thí này", bố thí không với ý nghĩ: "Do ta bố thí vật 

bố thí này, tâm được tịnh tín, hỷ duyệt khởi lên". Nhưng vị 

ấy bố thí với ý nghĩ để trang nghiêm tâm, để trang bị tâm. Do 

vị ấy bố thí như vậy, sau khi thân hoại mạng chung, được 

sanh cộng trú với chư Thiên ở Phạm chúng thiên. Và khi vị 

ấy, nghiệp được đoạn tận, thần lực ấy, danh tiếng ấy, uy 



64     Chương VII - Bảy Pháp 

 

quyền ấy được đoạn tận, vị ấy trở thành vị Bất lai, không trở 

lui trạng thái này. 

Này Sàriputta, đây là nhân, đây là duyên, khiến cho ở 

đây, một hạng người bố thí như vậy, không được quả lớn, 

không được lợi ích lớn. Này Sàriputta, nhưng đây cũng là 

nhân, là duyên khiến cho ở đây, có hạng người bố thí như 

vậy, được quả lớn, được lợi ích lớn. 

(X) (50) Mẹ Của Nanda 

1. Như vầy tôi nghe: 

Một thời, Tôn giả Sàriputta và Tôn giả 

Mahàmoggallàna đang du hành ở Dakkhinàgiri, cùng với đại 

chúng Tỷ-kheo. Lúc bấy giờ, nữ cư sĩ Velukantakì, mẹ của 

Nanda thức dậy trước khi mặt trời mọc, và đọc lớn tiếng bài 

"Pàràyana" (Con đường đưa đến bờ bên kia). Lúc bấy giờ, 

Ðại vương Vessavana (Tỳ-sa-môn) đang đi từ phương Bắc 

đến phương Nam vì một vài công việc. Ðại vương 

Vessavana nghe nữ cư sĩ Velukantakì, mẹ của Nanda, sau khi 

lớn tiếng đọc xong bài Pàràyana, liền đứng lại, chờ đợi cho 

bài được đọc xong. Và nữ cư sĩ, mẹ của Nanda, sau khi lớn 

tiếng đọc xong bài Pàràyana, liền im lặng. Rồi Ðại vương 

Vessavana biết được nữ cư sĩ, mẹ của Nanda đã đọc xong bài 

kệ, liền hết sức hoan hỷ và nói: 

- Lành thay, này Chị! Lành thay, này Chị!  

- Ngài là ai, hỡi vị có bộ mặt hiền? 

- Này Chị, ta là anh của Chị, Ðại vương Vessavana! 

- Lành thay, hỡi vị có bộ mặt hiền! Hãy lấy pháp môn 

được tôi nói đến hôm qua, làm quà tặng đón khách cho Ngài. 

- Lành thay, này Chị! Phải, pháp môn này hãy là quà 

tặng đón khách của tôi! Ngày mai, chúng Tỷ-kheo, với 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     65 

 

Sàriputta và Moggallàna là các vị cầm đầu, sẽ đến 

Velukantaka, nhưng chưa ăn sáng. Sau khi Chị mời chúng 

Tỷ-kheo dùng xong, hãy tuyên bố chính ta đã cúng dường. 

2. Rồi cư sĩ, mẹ của Nanda, sau khi đêm ấy đã mãn, 

liền cho sửa soạn tại nhà của mình các món ăn thượng vị loại 

cứng và loại mềm. Rồi chúng Tăng, với Sàriputta và 

Moggallàna là vị cầm đầu đi đến Velukantaka nhưng chưa ăn 

sáng. Rồi nữ cư sĩ, mẹ của Nanda bảo một người đi, nói rằng: 

- Này Bạn, hãy đi đến khu vườn và báo thời giờ cho 

chúng Tỷ-kheo: "Ðã đến giờ, thưa các Tôn giả! Tại nhà của 

mẹ Nanda, các món ăn đã được sửa soạn". 

- Thưa vâng, thưa nữ cư sĩ. 

Người ấy vâng đáp nữ cư sĩ, mẹ của Nanda, đi đến khu 

vườn và báo thời giờ cho chúng Tỷ-kheo: 

- Ðã đến giờ, thưa các Tôn giả! Tại nhà của mẹ Nanda, 

các món ăn đã được sửa soạn. 

Rồi chúng Tỷ-kheo, với Sàriputta mà Mahàmoggallàna 

là vị cầm đầu, vào buổi sáng đắp y, cầm bát, đi đến trú xứ 

của nữ cư sĩ, mẹ của Nanda, sau khi đến, ngồi xuống trên các 

chỗ đã soạn sẵn. Rồi nữ cư sĩ, mẹ của Nanda, mời chúng Tỷ-

kheo với Sàriputta và Moggallàna là vị cầm đầu, với các món 

ăn thượng vị loại cứng và loại mềm, và làm chúng Tỷ-kheo 

được thỏa mãn. Rồi nữ cư sĩ, mẹ của Nanda thấy Tôn giả 

Sàriputta ăn đã xong, tay đã rút lui khỏi bình bát, liền ngồi 

xuống một bên. Tôn giả Sàriputta nói với cư sĩ, mẹ của 

Nanda đang ngồi một bên: 

- Này Mẹ của Nanda, ai bảo cho Bà biết chúng Tỷ-kheo 

sẽ đi tới nhà? 



66     Chương VII - Bảy Pháp 

 

- Ở đây, thưa Tôn giả, con thức dậy trước khi trời sáng, 

đọc lớn tiếng bài kệ Pàràyana rồi im lặng. Rồi thưa Tôn giả, 

Ðại vương Vessavana sau khi biết được con đã đọc xong, 

liền hết sức hoan hỷ và nói: 

- "Lành thay, này Chị! Lành thay, này Chị!" 

- "Ngài là ai, hỡi vị có bộ mặt hiền?" 

- "Này Chị, ta là anh của Chị, Ðại vương Vessavana!" 

- "Lành thay, hỡi vị có bộ mặt hiền! Hãy lấy pháp môn 

được tôi nói đến hôm qua, làm quà tặng đón khách cho 

Ngài." 

- "Lành thay, này Chị! Phải, pháp môn này hãy là quà 

tặng đón khách của tôi! Ngày mai, chúng Tỷ-kheo, với 

Sàriputta và Moggallàna là các vị cầm đầu, sẽ đến 

Velukantaka, nhưng chưa ăn sáng. Sau khi Chị mời chúng 

Tỷ-kheo dùng xong, hãy tuyên bố chính ta đã cúng dường." 

Thưa Tôn giả, mong rằng mọi công đức của buổi cúng 

dường này sẽ đem lại an lạc cho đại vương Vessavana! 

3. - Thật vi diệu thay, Mẹ của Nanda! Thật hy hữu thay, 

Mẹ của Nanda! Bà có thể nói chuyện, mặt tận mặt với một 

Thiên tử có đại thần lực như vậy, có đại uy lực như vậy. 

- Thưa Tôn giả, không phải chỉ có sự vi diệu như vậy, 

sự hy hữu như vậy đối với con. Con còn có một sự kiện vi 

diệu, hy hữu khác! Ở đây, thưa Tôn giả, Nanda, đứa con độc 

nhất của con, khả ái, khả ý, vì một lý do gì đó, bị các vua 

dùng sức mạnh bắt giữ và đoạn mạng sống. Thưa Tôn giả, 

trong khi đứa trẻ bị bắt giữ hay đang bị bắt giữ, khi bị trói 

hay đang bị trói, khi bị giết hay đang bị giết, con rõ biết tâm 

của con không có đổi khác. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     67 

 

4. - Thật vi diệu thay, Mẹ của Nanda! Thật hy hữu thay, 

Mẹ của Nanda! Bà đã có thể làm cho tâm khởi thanh tịnh như 

vậy. 

- Thưa Tôn giả, không phải chỉ có sự vi diệu như vậy, 

sự hy hữu như vậy đối với con. Con còn có một sự kiện vi 

diệu, hy hữu khác! Ở đây, thưa Tôn giả, người chồng của con, 

khi mạng chung, sanh vào sanh loại Dạ-xoa, và vị ấy hiện lên 

trước mặt con, với một tự ngã như lúc trước. Nhưng thưa 

Tôn giả, con rõ biết, không vì nhân duyên ấy, tâm của con có 

đổi khác. 

5. - Thật vi diệu thay, Mẹ của Nanda! Thật hy hữu thay, 

Mẹ của Nanda! Người đã có thể làm cho tâm khởi thanh tịnh 

như vậy. 

- Thưa Tôn giả, không phải chỉ có sự vi diệu như vậy, 

sự hy hữu như vậy đối với con. Con còn có một sự kiện vi 

diệu, hy hữu khác. Thưa Tôn giả, khi còn là thiếu nữ, được 

đưa đến cho chồng con, con rõ biết con không có một tâm vi 

phạm đối với chồng con, huống nữa là về thân!  

6. - Thật vi diệu thay, Mẹ của Nanda! Thật hy hữu thay, 

Mẹ của Nanda! Bà đã có thể làm cho tâm khởi thanh tịnh như 

vậy. 

- Thưa Tôn giả, không phải chỉ có sự vi diệu như vậy, 

sự hy hữu như vậy đối với con. Con còn có một sự kiện vi 

diệu, hy hữu khác! Thưa Tôn giả, khi con tự chấp nhận là 

một nữ cư sĩ, con rõ biết con chưa từng vi phạm một học 

pháp nào. 

7. - Thật vi diệu thay, Mẹ của Nanda! Thật hy hữu thay, 

Mẹ của Nanda! Thưa Tôn giả, không phải chỉ có sự vi diệu 

như vậy, sự hy hữu như vậy đối với con. Con còn có một sự 

kiện vi diệu, hy hữu khác! Ở đây, thưa Tôn giả, nếu con 



68     Chương VII - Bảy Pháp 

 

muốn, con có thể ly dục, ly pháp bất thiện, chứng đạt và an 

trú sơ Thiền, một trạng thái hỷ lạc do ly dục sanh, không tầm 

không tứ; làm cho tịnh chỉ tầm và tứ, con chứng đạt và an trú 

Thiền thứ hai, một trạng thái hỷ lạc do định sanh, không tầm 

không tứ, nội tĩnh nhất tâm; ly hỷ, con trú xả, chánh niệm 

tỉnh giác, thân cảm sự lạc thọ mà các bậc Thánh gọi là xả 

niệm lạc trú, con chứng đạt và an trú Thiền thứ ba; đoạn lạc 

và đoạn khổ, chấm dứt các hỷ ưu đã cảm thọ trước, con 

chứng đạt và an trú Thiền thứ tư, không khổ không lạc, xả 

niệm thanh tịnh. 

8. - Thật vi diệu thay, Mẹ của Nanda! Thật hy hữu thay, 

Mẹ của Nanda!  

- Thưa Tôn giả, không phải chỉ có sự vi diệu như vậy, 

sự hy hữu như vậy đối với con. Con còn có một sự kiện vi 

diệu, hy hữu khác! Ở đây, thưa Tôn giả, năm hạ phần kiết sử 

được Thế Tôn thuyết giảng, con thấy rõ không còn pháp nào 

ở nơi con chưa được đoạn tận. 

9. - Thật vi diệu thay, Mẹ của Nanda! Thật hy hữu thay, 

Mẹ của Nanda!  

Rồi Tôn giả Sàriputta, sau khi với một pháp thoại, nói 

lên cho nữ cư sĩ mẹ của Nanda, khích lệ làm cho phấn khởi, 

làm cho hoan hỷ, từ chỗ ngồi đứng dậy rồi ra đi. 

  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     69 

 

 

VI. Phẩm Không Tuyên Bố 

(I) (51) Không Tuyên Bố 

1. Bấy giờ một Tỷ-kheo đi đến Thế Tôn, sau khi đến, 

đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. Ngồi xuống một 

bên, Tỷ-kheo ấy bạch Thế Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, do nhân gì, do duyên gì, đối với Thánh 

đệ tử có nghe nhiều, nghi ngờ không khởi lên đối với những 

vấn đề không được tuyên bố? 

2. - Này Tỷ-kheo, do kiến diệt, với vị Thánh đệ từ có 

nghe nhiều, nghi ngờ không khởi lên đối với những vấn đề 

không được tuyên bố: "Sau khi chết, Như Lai có tồn tại", này 

Tỷ-kheo, là một tà kiến. "Sau khi chết, Như Lai không tồn 

tại", này Tỷ-kheo, là một tà kiến. "Sau khi chết, Như Lai có 

tồn tại và không tồn tại", này Tỷ-kheo, là một tà kiến. "Sau 

khi chết, Như Lai không có tồn tại và không không tồn tại", 

này Tỷ-kheo, là một tà kiến. Này Tỷ-kheo, kẻ phàm phu 

không có nghe nhiều, không tuệ tri kiến, không tuệ tri kiến 

tập khởi, không tuệ tri kiến đoạn diệt, không tuệ tri con 

đường đưa đến kiến đoạn diệt; kiến ấy của người ấy tăng 

trưởng. Người ấy không thoát khỏi khổ". Này Tỷ-kheo, vị 

Thánh đệ tử có nghe nhiều, tuệ tri kiến, tuệ tri kiến tập khởi, 

tuệ tri kiến đoạn diệt, tuệ tri con đường đưa đến kiến đoạn 

diệt; kiến của người ấy tiêu diệt. Người ấy giải thoát khỏi 

sanh, già, chết, sầu, bi, khổ, ưu, não. Ta nói rằng: "Người ấy 

thoát khỏi khổ". Này Tỷ-kheo, do biết vậy, do thấy vậy, vị 

Thánh đệ tử có nghe nhiều không có tuyên bố: "Sau khi chết, 

Như Lai có tồn tại", không có tuyên bố: "Sau khi chết, Như 



70     Chương VII - Bảy Pháp 

 

Lai không có tồn tại", không có tuyên bố: "Sau khi chết, Như 

Lai có tồn tại và không tồn tại", không có tuyên bố: "Sau khi 

chết, Như Lai không tồn tại và không không tồn tại". Do biết 

vậy, do thấy vậy, này Tỷ-kheo, vị Thánh đệ tử có nghe nhiều 

có một thái độ không tuyên bố đối với những vấn đề không 

được tuyên bố. Do biết vậy, do thấy vậy, này Tỷ-kheo, vị 

Thánh đệ tử không có sợ hãi, không có rung động, không có 

chấn động, không rơi vào hoảng sợ đối với các vấn đề không 

được tuyên bố: "Sau khi chết, Như Lai có tồn tại", này Tỷ-

kheo, thuộc về khát ái, thuộc về tưởng, thuộc về tư duy, 

thuộc về lý luận, thuộc về chấp thủ, thuộc về truy hối. "Sau 

khi chết, Như Lai không tồn tại", này Tỷ-kheo, thuộc về khát 

ái, thuộc về tưởng, thuộc về tư duy, thuộc về lý luận, thuộc 

về chấp thủ, thuộc về truy hối. "Sau khi chết, Như Lai có tồn 

tại và không tồn tại", này Tỷ-kheo, thuộc về khát ái, thuộc về 

tưởng, thuộc về tư duy, thuộc về lý luận, thuộc về chấp thủ, 

thuộc về truy hối. "Sau khi chết, Như Lai không tồn tại và 

không không tồn tại", này Tỷ-kheo, thuộc về khát ái, thuộc 

về tưởng, thuộc về tư duy, thuộc về lý luận, thuộc về chấp 

thủ, thuộc về truy hối. Này Tỷ-kheo, kẻ phàm phu nghe ít, 

không tuệ tri truy hối, không tuệ tri truy hối tập khởi, không 

tuệ tri truy hối đoạn diệt, không tuệ tri con đường đưa đến 

truy hối đoạn diệt. Truy hối của người ấy tăng trưởng. Người 

ấy không giải thoát khỏi sanh, già, chết, sầu, bi, khổ, ưu, não. 

Ta nói rằng: "Người ấy không thoát khỏi khổ". Này Tỷ-kheo, 

Thánh đệ tử có nghe nhiều, tuệ tri truy hối, tuệ tri truy hối 

tập khởi, tuệ tri truy hối đoạn diệt, tuệ tri con đường đi đến 

truy hối đoạn diệt. Truy hối của vị ấy tiêu diệt. Vị ấy giải 

thoát khỏi sanh, già, chết, sầu, bi, khổ, ưu, não. Ta nói rằng: 

"Người ấy thoát khỏi khổ". Do biết vậy, do thấy vậy, này Tỷ-

kheo, Thánh đệ tử nghe nhiều, không tuyên bố: "Sau khi chết, 

Như Lai có tồn tại", không tuyên bố: "Sau khi chết, Như Lai 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     71 

 

không tồn tại", không tuyên bố: "Sau khi chết, Như Lai có 

tồn tại và không tồn tại", không tuyên bố: "Sau khi chết, Như 

Lai không tồn tại và không không tồn tại". Do biết vậy, do 

thấy vậy, này Tỷ-kheo, Thánh đệ tử không có sợ hãi, không 

có rung động, không có chấn động, không rơi vào hoảng sợ 

đối với các vấn đề không được tuyên bố. Này các Tỷ-kheo, 

đây là nhân, đây là duyên, đối với Thánh đệ tử có nghe nhiều, 

nghi ngờ không khởi lên đối với những vấn đề không được 

tuyên bố. 

(II) (52) Sanh Thú Của Loài Người 

1. - Này các Tỷ-kheo, Ta sẽ giảng về bảy sanh thú của 

loài Người, và không chấp thủ Niết-bàn. Hãy lắng nghe và 

suy nghiệm kỹ, Ta sẽ nói: 

- Thưa vâng, bạch Thế Tôn. 

Các Tỷ-kheo ấy vâng đáp Thế Tôn. Thế Tôn nói như sau: 

- Này các Tỷ-kheo. Thế nào là bảy sanh thú của loài 

Người? 

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo trong khi thực 

hành như vậy suy nghĩ như sau: "Nếu cái này không có, cái 

này có thể không phải của ta. Nếu cái này sẽ không có, cái 

này sẽ không phải của ta. Cái gì có, cái gì được thành, ta đều 

từ bỏ". Vị ấy có được xả. Vị ấy không tham đắm sanh hữu, 

không tham đắm tích tụ của hữu; với chánh trí tuệ, vị ấy thấy 

có con đường vô thượng tịch tịnh. Vị ấy chưa chứng ngộ trọn 

vẹn hoàn toàn con đường ấy. Vị ấy chưa đoạn tận trọn vẹn 

hoàn toàn mạn tùy miên. Vị ấy chưa đoạn tận trọn vẹn hoàn 

toàn hữu tham tùy miên. Vị ấy chưa đoạn tận trọn vẹn hoàn 

toàn vô minh tùy miên. Do diệt tận năm hạ phần kiết sử, vị 

ấy chứng được Trung gian Niết-bàn. Ví như, này các Tỷ-

kheo, một cái bát bằng sắt được đốt cháy cả ngày và được 



72     Chương VII - Bảy Pháp 

 

đập đánh, một miếng vụn có thể văng ra và trở thành nguội 

lạnh. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo trong khi thực 

hành, suy nghĩ như sau: "Nếu cái này không có, cái này có 

thể không phải của ta. Nếu cái này sẽ không có, cái này sẽ 

không phải của ta. Cái gì có, cái gì được thành, ta đều từ bỏ". 

Vị ấy có được xả, vị ấy không tham đắm hữu, không tham 

đắm hậu hữu; với chánh trí tuệ, vị ấy thấy có con đường vô 

thượng tịch tịnh. Và vị ấy chưa chứng ngộ trọn vẹn hoàn 

toàn con đường ấy. Vị ấy chưa đoạn tận trọn vẹn hoàn toàn 

mạn tùy miên. Vị ấy chưa đoạn tận trọn vẹn hoàn toàn hữu 

tham tùy miên. Vị ấy chưa đoạn tận trọn vẹn hoàn toàn vô 

minh tùy miên. Do diệt tận năm hạ phần kiết sử, vị ấy chứng 

được Trung gian Niết-bàn. 

3. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo trong thực hành 

suy nghĩ như sau: "Nếu cái này không có, cái này có thể 

không phải của ta. Nếu cái này sẽ không có, cái này sẽ không 

phải của ta. Cái gì có, cái gì được thành, ta đều từ bỏ". Vị ấy 

có được xả, vị ấy không tham đắm sanh hữu, không tham 

đắm tích tụ của hữu; với chánh trí tuệ, vị ấy thấy có con 

đường vô thượng tịch tịnh và vị ấy chưa chứng ngộ trọn vẹn 

hoàn toàn con đường ấy. Vị ấy chưa đoạn tận trọn vẹn hoàn 

toàn mạn tùy miên. Vị ấy chưa đoạn tận trọn vẹn hoàn toàn 

hữu tham tùy miên. Vị ấy chưa đoạn tận trọn vẹn hoàn toàn 

vô minh tùy miên. Do diệt tận năm hạ phần kiết sử, vị ấy 

chứng được Trung gian Niết-bàn. Ví như, này các Tỷ-kheo, 

một cái bát bằng sắt được đốt cháy cả ngày và được đập đánh, 

một miếng vụn có thể văng ra, có thể bay lên và trở thành 

nguội lạnh. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo trong khi 

thực hành, suy nghĩ như sau: "Nếu cái này không có, cái này 

có thể không phải của ta. Nếu cái này sẽ không có, cái này sẽ 

không phải của ta...". Vị ấy đoạn diệt tận năm hạ phần kiết sử, 

vị ấy chứng được Trung gian Niết-bàn. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     73 

 

4. Nhưng ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo trong khi 

thực hành suy nghĩ như sau: "Nếu cái này không có, cái này 

có thể không phải của ta. Nếu cái này sẽ không có, cái này sẽ 

không phải của ta...". Vị ấy đoạn diệt tận năm hạ phần kiết sử, 

vị ấy chứng được Trung gian Niết-bàn. Ví như, này các Tỷ-

kheo, một cái bát bằng sắt được đốt cháy cả ngày và được 

đập đánh, một miếng vụn có thể văng ra, có thể bay lên, sau 

khi chưa chạm vào đất, có thể trở thành nguội lạnh. Cũng 

vậy, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo trong khi thực hành, suy nghĩ 

như sau: "Nếu cái này không có, cái này có thể không phải 

của ta. Nếu cái này sẽ không có, cái này sẽ không phải của 

ta...". Vị ấy, sau khi diệt tận năm hạ phần kiết sử, vị ấy 

chứng được Trung gian Niết-bàn. 

5. Nhưng ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo trong khi 

thực hành, suy nghĩ như sau: "Nếu cái này không có, cái này 

có thể không phải của ta. Nếu cái này sẽ không có, cái này sẽ 

không phải của ta...". Vị ấy, do diệt tận năm hạ phần kiết sử, 

chứng được Tổn hại Bát-niết-bàn. Ví như, này các Tỷ-kheo, 

một cái bát bằng sắt được đốt cháy cả ngày và được đập đánh, 

một miếng vụn có thể văng ra , có thể bay lên, sau khi chưa 

chạm vào đất, có thể trở thành nguội lạnh. Cũng vậy, này các 

Tỷ-kheo, Tỷ-kheo trong khi thực hành, suy nghĩ như sau: 

"Nếu cái này không có, cái này có thể không phải của ta. 

Nếu cái này sẽ không có, cái này sẽ không phải của ta...". Vị 

ấy, do diệt tận năm hạ phần kiết sử, chứng được Tổn hại Bát-

niết-bàn. 

6. Nhưng ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo trong khi 

thực hành suy nghĩ như sau: "Nếu cái này không có, cái này 

có thể không phải của ta. Nếu cái này sẽ không có, cái này sẽ 

không phải của ta...". Vị ấy, do đoạn diệt năm hạ phần kiết 

sử, chứng được Vô hành Niết-bàn. Ví như, này các Tỷ-kheo, 



74     Chương VII - Bảy Pháp 

 

một cái bát bằng sắt được đốt cháy cả ngày và được đập đánh, 

một miếng vụn có thể văng ra, có thể bay lên, có thể rơi 

xuống trên một đống cỏ nhỏ, hay trên một đống củi nhỏ; 

miếng vụn ấy ở đấy sanh ra ngọn lửa, sanh ra khói. Sau khi 

sanh ra ngọn lửa, sau khi sanh ra khói, nó đốt cháy tiêu hết 

đống cỏ nhỏ ấy, hay đống củi nhỏ ấy, rồi trở thành nguội 

lạnh vì không có nhiên liệu. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, Tỷ-

kheo trong khi thực hành, suy nghĩ như sau: "Nếu cái này 

không có, cái này có thể không phải của ta. Nếu cái này sẽ 

không có, cái này sẽ không phải của ta...". Vị ấy, do đoạn 

diệt năm hạ phần kiết sử, chứng được Vô hành Niết-bàn. 

7. Nhưng ở đây, này các Tỷ-kheo, vị Tỷ-kheo khi thực 

hành như vậy, suy nghĩ như sau: "Nếu cái này không có, cái 

này có thể không phải của ta. Nếu cái này sẽ không có, cái 

này sẽ không phải của ta...". Vị ấy, do diệt tận năm hạ phần 

kiết sử, chứng được Hữu hành Bát-niết-bàn. Ví như, này các 

Tỷ-kheo, một cái bát bằng sắt được đốt cháy cả ngày và được 

đập đánh, một miếng vụn có thể văng ra, có thể bay lên, có 

thể rơi xuống trên một đống cỏ , hay trên một đống củi rộng 

lớn; miếng vụn ấy ở đấy sanh ra ngọn lửa, sanh ra khói. Sau 

khi sanh ra ngọn lửa, sau khi sanh ra khói, nó đốt cháy tiêu 

hết đống cỏ, hay đống củi rộng lớn ấy, rồi trở thành nguội 

lạnh vì không có nhiên liệu. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, Tỷ-

kheo trong khi thực hành như vậy, suy nghĩ như sau: "Nếu 

cái này không có, cái này sẽ không phải của ta. Nếu cái này 

sẽ không có, cái này sẽ không phải của ta...". Vị ấy, do diệt 

tận năm hạ phần kiết sử, chứng được Hữu hành Bát-niết-bàn. 

8. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo trong khi thực 

hành như vậy suy nghĩ như sau: "Nếu cái này không có, cái 

này có thể không phải của ta. Nếu cái này sẽ không có, cái 

này sẽ không phải của ta. Cái gì có, cái gì được thành, ta đều 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     75 

 

từ bỏ.". Vị ấy có được xả, vị ấy không tham đắm sanh hữu, 

không tham đắm tích tụ của hữu; với chánh trí tuệ, vị ấy thấy 

có con đường vô thượng tịch tịnh và vị ấy chưa chứng ngộ 

trọn vẹn hoàn toàn con đường ấy. Vị ấy chưa đoạn tận trọn 

vẹn hoàn toàn mạn tùy miên. Vị ấy chưa đoạn tận trọn vẹn 

hoàn toàn hữu tham tùy miên. Vị ấy chưa đoạn tận trọn vẹn 

hoàn toàn vô minh tùy miên. Do diệt tận năm hạ phần kiết sử, 

vị ấy chứng được Thượng lưu Bát-niết-bàn, đi đến Sắc cứu 

cánh. Ví như, này các Tỷ-kheo, một cái bát bằng sắt được đốt 

cháy cả ngày và được đập đánh, một miếng vụn có thể văng 

ra, có thể bay lên, có thể rơi xuống trên một đống cỏ, hay 

trên một đống củi to lớn; miếng vụn ấy ở đấy sanh ra ngọn 

lửa, sanh ra khói. Sau khi sanh ra ngọn lửa, sau khi sanh ra 

khói, nó đốt cháy tiêu hết đống cỏ, hay đống củi to lớn ấy, 

thiêu cháy lùm cây, thiêu cháy rừng rậm. Sau khi thiêu cháy 

thảo nguyên, sau khi thiêu cháy rừng rậm, nó cháy lan đến 

đám ruộng xanh hay đến đám đất cao, hay đến hòn đá, hay 

đến dòng nước, hay đến đám đất khả ái, hay đến một phần 

đất nào rồi trở thành nguội lạnh vì không có nhiên liệu. Cũng 

vậy, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo trong khi thực hành như vậy, 

suy nghĩ như sau: "Nếu cái này không có, cái này có thể 

không phải của ta. Nếu cái này sẽ không có, cái này sẽ không 

phải của ta...". Vị ấy, do diệt tận năm hạ phần kiết sử, chứng 

được Thượng lưu Bát-niết-bàn, đi đến Sắc cứu cánh. 

Này các Tỷ-kheo, đây là bảy sanh thú của loài Người. 

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là Không chấp thủ Bát-Niết-bàn? 

9. Ở đây, này các Tỷ-kheo, vị Tỷ-kheo khi thực hành 

như vậy, suy nghĩ như sau: "Nếu cái này không có, cái này 

có thể không phải của ta. Nếu cái này sẽ không có, cái này sẽ 

không phải của ta. Cái gì có, cái gì được thành, ta đều từ bỏ.". 

Vị ấy có được xả, vị ấy không tham đắm sanh hữu, không 



76     Chương VII - Bảy Pháp 

 

tham đắm tích tụ của hữu; với chánh trí tuệ, vị ấy thấy có con 

đường vô thượng tịch tịnh và vị ấy chứng đắc trọn vẹn hoàn 

toàn con đường ấy. Vị ấy chưa đoạn tận trọn vẹn hoàn toàn 

mạn tùy miên. Vị ấy chưa đoạn tận trọn vẹn hoàn toàn hữu 

tham tùy miên. Vị ấy chưa đoạn tận trọn vẹn hoàn toàn vô 

minh tùy miên. Do diệt tận năm hạ phần kiết sử, vị ấy tự 

mình với thắng trí, ngay trong hiện tại, chứng nhập, chứng 

đạt và an trú vô lậu tâm giải thoát, tuệ giải thoát. Này các Tỷ-

kheo, đây gọi là Không chấp thủ Bát-niết-bàn. Và này các 

Tỷ-kheo, đây là bảy sanh thú của loài Người và Không chấp 

thủ Bát-niết-bàn. 

(III) (53) Tissa 

1. Như vầy tôi nghe: 

Một thời, Thế Tôn trú ở Rajagaha (Vương Xá), tại núi 

Gijjihakuta (Linh Thứu). Bấy giờ có hai Thiên nhân sau khi 

đêm đã gần mãn, với dung sắc thù thắng chói sáng toàn vùng 

Gijjihakuta, đi đến Thế Tôn, sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi 

đứng một bên. Sau khi đứng một bên, một Thiên nhân bạch 

Thế Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, những Tỷ-kheo-ni này được giải thoát. 

Thiên nhân khác bạch Thế Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, những Tỷ-kheo-ni này khéo giải thoát, 

không có dư y. 

Các Thiên nhân ấy nói như vậy. Bậc Ðạo Sư chấp nhận. 

Rồi các Thiên nhân ấy, sau khi được biết: "Bậc Ðạo Sư đã 

chấp nhận", đảnh lễ Thế Tôn, thân bên hữu hướng về Ngài, 

rồi biến mất tại chỗ. Rồi Thế Tôn, sau khi đêm ấy đã mãn, 

bảo các Tỷ-kheo: 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     77 

 

- Ðêm này, này các Tỷ-kheo, có hai Thiên nhân sau khi 

đêm đã gần mãn, với dung sắc thù thắng chói sáng toàn vùng 

Gijjihakuta, đi đến Ta, sau khi đến, đảnh lễ Ta rồi đứng một 

bên. Sau khi đứng một bên, một Thiên nhân bạch với Ta: 

"Bạch Thế Tôn, những Tỷ-kheo-ni này được giải thoát". 

Thiên nhân khác bạch với Ta: "Bạch Thế Tôn, những Tỷ-

kheo-ni này khéo giải thoát, không có dư y". Này các Tỷ-

kheo, các Thiên nhân ấy nói như vậy. Sau khi nói như vậy, 

các Thiên nhân ấy đảnh lễ Ta, thân bên hữu hướng về Ta, rồi 

biến mất tại chỗ. 

2. Lúc bấy giờ, Tôn giả Mahàmoggallàna ngồi không 

xa Thế Tôn bao nhiêu. Rồi Tôn giả Mahàmoggallàna suy 

nghĩ như sau: "Những Thiên nhân nào có trí như sau: "Có dư 

y là có dư y" hay "không có dư y là không có dư y"". Lúc 

bấy giờ, Tỷ-kheo tên là Tissa mạng chung không bao lâu và 

được sanh lên một Phạm thiên giới. Tại đấy, họ được biết vị 

ấy là Phạm thiên Tissa, có đại thần lực, có đại uy lực. Rồi 

Tôn giả Mahàmoggallàna, như người lực sĩ duỗi cánh đang 

co lại, hay co lại cánh tay đang duỗi ra; cũng vậy, biến mất ở 

Gijjihakuta và hiện ra ở Phạm thiên giới ấy. Phạm thiên 

Tissa thấy Tôn giả Mahàmoggallàna từ xa đi đến, sau khi 

thấy, liền nói với Tôn giả Mahàmoggallàna: 

- Hiền giả Moggallàna, hãy đến đây! Thiện lai Hiền giả 

Moggallàna! Ðã lâu, Hiền giả Moggallàna mới tạo cơ hội 

này, tức là đến đây. Hãy ngồi, Hiền giả Moggallàna, đây là 

chỗ ngồi đã soạn sẵn! 

Tôn giả Mahàmoggallàna ngồi xuống trên chỗ đã soạn 

sẵn. Phạm thiên Tissa đảnh lễ Tôn giả Mahàmoggallàna rồi 

ngồi xuống một bên. Tôn giả Mahàmoggallàna nói với Phạm 

thiên Tissa đang ngồi xuống một bên: 



78     Chương VII - Bảy Pháp 

 

- Những Thiên nhân nào có trí như sau: "Có dư y là có 

dư y" hay "không có dư y là không có dư y".  

- Thưa Hiền giả Moggallàna, Phạm chúng thiên có trí 

như sau: "Có dư y là có dư y" hay "không có dư y là không 

có dư y". 

- Này Tissa, có phải tất cả chư Thiên ở Phạm chúng 

thiên đều có trí như vậy: "Có dư y là có dư y" hay "không có 

dư y là không có dư y"? 

3. - Thưa Hiền giả, không phải tất cả chư Thiên ở Phạm 

chúng thiên đều có trí như vậy: "Có dư y là có dư y" hay 

"không có dư y là không có dư y". Thưa Hiền giả 

Moggallàna, những Thiên nhân nào ở Phạm chúng thiên 

bằng lòng với tuổi thọ Phạm thiên, bằng lòng với dung sắc 

Phạm thiên, với an lạc Phạm thiên, với danh tiếng Phạm 

thiên, với uy quyền Phạm thiên, không như thật rõ biết sự 

xuất ly cao hơn trạng thái ấy. Những vị ấy không có trí như 

sau: "Có dư y là có dư y" hay "không có dư y là không có dư 

y". Và thưa Hiền giả Moggallàna, những Thiên nhân nào ở 

Phạm chúng thiên, không bằng lòng với tuổi thọ Phạm thiên, 

không bằng lòng với dung sắc Phạm thiên, với an lạc Phạm 

thiên, với danh tiếng Phạm thiên, với uy quyền Phạm thiên, 

như thật rõ biết sự xuất ly cao hơn trạng thái ấy; những vị ấy 

có trí như sau: "Có dư y là có dư y" hay "không có dư y là 

không có dư y". 

4. Ở đây, thưa Hiền giả Moggallàna, Tỷ-kheo được giải 

thoát cả hai phần. Chư Thiên ấy biết về vị ấy như sau: "Tôn 

giả này được giải thoát cả hai phần". Khi thân còn tồn tại, 

các Thiên nhân và loài Người thấy được vị ấy. Khi thân hoại, 

các Thiên nhân và loài người không thấy được vị ấy. Như 

vậy, thưa Hiền giả Moggallàna, các Thiên nhân ấy, có trí như 

sau: "Không có dư y là không có dư y". 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     79 

 

5. Nhưng ở đây, thưa Hiền giả Moggallàna, Tỷ-kheo 

được tuệ giải thoát, chư Thiên ấy biết về vị ấy như sau: "Tôn 

giả này được tuệ giải thoát". Khi thân còn tồn tại, các Thiên 

nhân và loài Người thấy được vị ấy. Khi thân hoại, các Thiên 

nhân và loài Người không thấy được vị ấy. Như vậy, thưa 

Hiền giả Moggallàna, các Thiên nhân ấy có trí như sau: 

"Không có dư y là không có dư y". 

6. Nhưng ở đây, thưa Hiền giả Moggallàna, Tỷ-kheo 

thân chứng, chư Thiên ấy biết về vị ấy như sau: "Tôn giả này 

là vị thân chứng. Rất có thể Tôn giả này, do sử dụng các sàng 

tọa thích đáng, do thân cận các thiện bằng hữu, do chế ngự 

các căn, vị ấy có thể ngay trong hiện tại, tự mình với thắng 

trí chứng ngộ, chứng đạt và an trú vô thượng cứu cánh Phạm 

hạnh, mà các thiện nam tử vì mục đích ấy chơn chánh xuất 

gia, từ bỏ gia đình, sống không gia đình". Như vậy, thưa 

Hiền giả Moggallàna, các Thiên nhân ấy có trí như sau: "Có 

dư y là có dư y". 

7. Nhưng ở đây, thưa Hiền giả Moggallàna, Tỷ-kheo 

kiến chí... tín giải thoát... tùy pháp hành. Chư Thiên ấy biết 

về vị ấy như sau: "Tôn giả này là vị tùy pháp hành. Rất có 

thể Tôn giả này, do sử dụng các sàng tọa thích đáng, do thân 

cận các thiện bằng hữu, do chế ngự các căn, vị ấy có thể 

ngay trong hiện tại tự mình chứng ngộ với thắng trí, chứng 

đạt và an trú vô thượng cứu cánh Phạm hạnh, mà các thiện 

nam tử vì mục đích ấy chơn chánh xuất gia, từ bỏ gia đình, 

sống không gia đình". Như vậy, thưa Hiền giả Moggallàna, 

các Thiên nhân ấy có trí như sau: "Hay trong các vị có dư y, 

vị ấy là vị có dư y". 

8. Rồi Tôn giả Moggallàna hoan hỷ tín thọ lời nói của 

Phạm thiên Tissa. Như một người lực sĩ duỗi cánh tay đang 

co lại, hay co lại cánh tay đang duỗi ra; cũng vậy, Tôn giả 



80     Chương VII - Bảy Pháp 

 

biến mất ở Phạm thiên giới, hiện ra ở núi Gijjihakùta. Rồi 

Tôn giả, Mahàmoggallàna đi đến Thế Tôn, sau khi đến, đảnh 

lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. Ngồi xuống một bên, 

Tôn giả Mahàmoggallàna, đem câu chuyện nói với Phạm 

thiên Tissa như thế nào, tường thuật hết tất cả cho Thế Tôn 

nghe. 

- Nhưng này Moggallàna, Phạm thiên Tissa không nói 

cho Thầy về hạng người vô tướng trú thứ bảy. 

- Bạch Thế Tôn, nay là thời, bạch Thiện Thệ, nay là 

thời để Thế Tôn nói về người trú vô tướng thứ bảy. Sau khi 

nghe Thế Tôn, các Tỷ-kheo sẽ thọ trì. 

- Này Moggallàna, hãy lắng nghe. 

- Thưa vâng, bạch Thế Tôn. 

Tôn giả Mahàmoggallàna vâng đáp Thế Tôn. Thế Tôn 

nói như sau: 

9. - Ở đây, này Moggallàna, Tỷ-kheo không tác ý tất cả 

tướng, chứng đạt vô tướng tâm định và an trú. Các Thiên 

nhân ấy biết về vị ấy như sau: "Tôn giả này, do không tác ý 

tất cả tướng, chứng đạt và an trú vô tướng tâm định. Rất có 

thể Tôn giả này do sử dụng các sàng tọa thích đáng, do thân 

cận các thiện bằng hữu, do chế ngự các căn, vị ấy có thể 

ngay trong hiện tại tự mình chứng ngộ với thắng trí, chứng 

đạt và an trú vô thượng cứu cánh Phạm hạnh mà các thiện 

nam tử vì mục đích ấy chơn chánh xuất gia, từ bỏ gia đình, 

sống không gia đình". Như vậy, này Moggallàna, các Thiên 

nhân ấy có trí ấy như sau: "Có dư y là có dư y". 

(IV) (54) Sìha 

1. Như vầy tôi nghe: 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     81 

 

Một thời Thế Tôn trú ở Vesali, tại Ðại Lâm, ở ngôi nhà 

có nóc nhọn. Rồi tướng quân Sìha đi đến Thế Tôn, sau khi 

đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. Ngồi xuống 

một bên, tướng quân Sìha bạch Thế Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, Thế Tôn có thể nêu rõ kết quả hiện tại 

của sự bố thí? 

2. - Này Sìha, ở đây Ta sẽ hỏi Ông. Ông kham nhẫn 

như thế nào, hãy trả lời như vậy. Ông nghĩ thế nào, này Sìha, 

ở đây có hai người: một người không có lòng tin, xan tham, 

keo kiệt, ác khẩu; một người có lòng tin là người thí chủ, ưa 

thích không chấp thủ, nghĩ thế nào, này Sìha, các vị A-la-hán 

có lòng từ mẫn, sẽ có lòng từ mẫn với ai trước, với người 

không có lòng tin, xan tham, keo kiệt, ác khẩu hay với người 

có lòng tin, là người chí thủ, không có chấp thủ? 

- Bạch Thế Tôn, hạng người không có lòng tin, xan 

tham, keo kiệt, ác khẩu, làm sao các vị A-la-hán có lòng từ 

mẫn, sẽ có lòng từ mẫn với hạng người này trước được? Và 

bạch Thế Tôn, người nào có lòng tin, là người thí chủ, không 

có chấp thủ, các vị A-la-hán có lòng từ mẫn, sẽ có lòng từ 

mẫn với hạng người này trước. 

3. - Ông nghĩ thế nào, này Sìha, các vị A-la-hán đi đến 

thăm, có thể đến thăm ai trước, hạng người không có lòng tin, 

xan tham, keo kiết, ác khẩu, hay hạng người có lòng tin, là 

người thí chủ, ưa thích không chấp thủ? 

- Bạch Thế Tôn, hạng người không có lòng tin, xan 

tham, keo kiết, ác khẩu, làm sao các vị A-la-hán đi đến thăm, 

có thể đến thăm trước được? Và bạch Thế Tôn, hạng người 

có lòng tin, là người thí chủ, không có chấp thủ, các vị A-la-

hán đi đến thăm sẽ đi đến hạng người này trước. 



82     Chương VII - Bảy Pháp 

 

4. - Ông nghĩ thế nào, này Sìha, các vị A-la-hán thọ 

lãnh đồ ăn khất thực, có thể thọ lãnh của ai trước, hạng người 

không có lòng tin, xan tham, keo kiết, ác khẩu hay hạng 

người có lòng tin, là người thí chủ, ưa thích không chấp thủ? 

- Bạch Thế Tôn, hạng người không có lòng tin, xan 

tham, keo kiết, ác khẩu làm sao các vị A-la-hán thọ lãnh, có 

thể thọ lãnh của hạng người ấy trước được? Và bạch Thế 

Tôn, hạng người có lòng tin, là người thí chủ, ưa thích không 

chấp thủ, các vị A-la-hán có thể thọ lãnh của hạng người này 

trước. 

5. - Ông nghĩ thế nào, này Sìha, các vị A-la-hán thuyết 

pháp cho ai trước, hạng người không có lòng tin, xan tham, 

keo kiết, ác khẩu hay hạng người có lòng tin, là người thí chủ, 

ưa thích không chấp thủ? 

- Bạch Thế Tôn, hạng người không có lòng tin, xan 

tham, keo kiết, ác khẩu làm sao các vị A-la-hán thuyết pháp 

sẽ thuyết pháp cho hạng người ấy trước được? Và bạch Thế 

Tôn, hạng người có lòng tin, là người thí chủ, ưa thích không 

chấp thủ, các vị A-la-hán thuyết pháp có thể thuyết pháp cho 

hạng người này trước. 

6. - Ông nghĩ thế nào, này Sìha, danh tiếng tốt đẹp của 

ai được truyền rộng ra, hạng người không có lòng tin, xan 

tham, keo kiết, ác khẩu hay hạng người có lòng tin, là người 

thí chủ, ưa thích không chấp thủ? 

- Bạch Thế Tôn, hạng người không có lòng tin, xan 

tham, keo kiết, ác khẩu làm sao danh tiếng tốt đẹp của hạng 

người ấy được truyền rộng ra? Bạch Thế Tôn, hạng người có 

lòng tin, là người thí chủ, ưa thích không chấp thủ, danh 

tiếng tốt đẹp của hạng người này có thể được truyền rộng ra. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     83 

 

7. - Ông nghĩ thế nào, này Sìha, ai đi đến bất cứ hội 

chúng nào, hoặc hội chúng Sát-đế-ly, hoặc hội chúng Bà-la-

môn, hoặc hội chúng Gia chủ, hoặc hội chúng Sa-môn, đi 

đến không sợ hãi, không rụt rè, hạng người không có lòng tin, 

xan tham, keo kiết, ác khẩu hay hạng người có lòng tin, là 

người thí chủ, ưa thích không chấp thủ? 

- Bạch Thế Tôn, hạng người không có lòng tin, xan 

tham, keo kiết, ác khẩu làm sao hạng người ấy đi đến bất cứ 

hội chúng nào, hoặc hội chúng Sát-đế-ly, hoặc hội chúng Bà-

la-môn, hoặc hội chúng Gia chủ, hoặc hội chúng Sa-môn, đi 

đến không sợ hãi, không rụt rè được? Bạch Thế Tôn, hạng 

người có lòng tin, là người thí chủ, ưa thích không chấp thủ, 

hạng người ấy đi đến bất cứ hội chúng nào, hoặc hội chúng 

Sát-đế-ly, hoặc hội chúng Bà-la-môn, hoặc hội chúng Gia 

chủ, hoặc hội chúng Sa-môn, đi đến không sợ hãi, không rụt 

rè. 

8. - Ông nghĩ thế nào, này Sìha, sau khi thân hoại mạng 

chung, ai có thể sanh lên thiện thú, thiên giới, cõi đời này, 

hạng người không có lòng tin, xan tham, keo kiết, ác khẩu 

hay hạng người có lòng tin, là người thí chủ, ưa thích không 

chấp thủ? 

- Bạch Thế Tôn, hạng người không có lòng tin, xan 

tham, keo kiết, ác khẩu làm sao hạng người ấy, sau khi thân 

hoại mạng chung, sẽ có thể sanh lên thiện thú, thiên giới, cõi 

đời này? Bạch Thế Tôn, hạng người có lòng tin, là người thí 

chủ, ưa thích không chấp thủ, hạng người này, sau khi thân 

hoại mạng chung, có thể sanh lên thiện thú, thiên giới, cõi 

đời này. 

9. Bạch Thế Tôn, sáu kết quả hiện tại của bố thí này 

được Thế Tôn tuyên bố không phải vì họ, con đi đến lòng tin 

đối với Thế Tôn. Con biết họ. Bạch Thế Tôn, con là người 



84     Chương VII - Bảy Pháp 

 

bố thí, là người thí chủ. Các vị A-la-hán có lòng từ mẫn, có 

lòng từ mẫn với con trước. Bạch Thế Tôn, con là người bố 

thí, là người thí chủ. Các vị A-la-hán có đi đến thăm, đi đến 

thăm con trước. Bạch Thế Tôn, con là người bố thí, là người 

thí chủ. Các vị A-la-hán có nhận lãnh đồ ăn khất thực, nhận 

lãnh của con trước. Bạch Thế Tôn, con là người bố thí, là 

người thí chủ. Các vị A-la-hán có thuyết pháp, thuyết pháp 

cho con trước. . Bạch Thế Tôn, con là người bố thí, là người 

thí chủ, tiếng đồn tốt đẹp về con được truyền rộng ra: 

"Tướng quân Sìha là người bố thí, là người hành động, là 

người ủng hộ chúng Tăng". Bạch Thế Tôn, con là người bố 

thí, là người thí chủ; con đi đến hội chúng nào, hoặc hội 

chúng Sát-đế-ly, hoặc hội chúng Bà-la-môn, hoặc hội chúng 

Gia chủ, hoặc hội chúng Sa-môn, đi đến không sợ hãi, không 

rụt rè. Bạch Thế Tôn, sáu kết quả hiện tại của bố thí này 

được Thế Tôn tuyên bố, không phải vì họ, con đi đến lòng 

tin đối với Thế Tôn. Con biết họ. Nhưng bạch Thế Tôn, Thế 

Tôn đã nói về con như sau: "Sìha là người bố thí, là thí chủ, 

sau khi thân hoại mạng chung, được sanh lên thiện thú, thiên 

giới, cõi đời này". Con không biết vấn đề này, ở đây, con đi 

đến lòng tin nơi Thế Tôn. 

- Như vậy là phải, này Sìha! Như vậy là phải, này Sìha! 

Sìha là người bố thí, là người thí chủ, sau khi thân hoại mạng 

chung, được sanh lên thiện thú, thiên giới, cõi đời này. 

(V) (55) Không Có Che Ðậy 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bốn điều Như Lai không phải 

che đậy, và đối với ba điều, Ngài không có phạm lỗi. Thế 

nào là bốn điều Như Lai không phải che đậy? 

2. Này các Tỷ-kheo, thân hành của Như Lai là thanh 

tịnh. Như Lai không có thân ác hành, khiến Như Lai phải che 

đậy: "Ðừng để cho người khác biết việc này của Ta!". Này 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     85 

 

các Tỷ-kheo, khẩu hành của Như Lai là thanh tịnh. Như Lai 

không có khẩu ác hành, khiến Như Lai phải che đậy: "Ðừng 

để cho người khác biết việc này của Ta!". Này các Tỷ-kheo, 

ý hành của Như Lai là thanh tịnh. Như Lai không có ý ác 

hành, khiến Như Lai phải che đậy: "Ðừng để cho người khác 

biết việc này của Ta!". Này các Tỷ-kheo mạng sống của Như 

Lai là thanh tịnh. Như Lai không có tà mạng, khiến Như Lai 

phải che đậy: "Ðừng để cho người khác biết việc này của 

Ta!".  

Bốn điều này, Như Lai không phải che đậy. Thế nào là 

ba điều Như Lai không có phạm lỗi? 

3. Này các Tỷ-kheo, pháp được Như Lai khéo thuyết. Ở 

đây, chắc chắn không có một ai, hoặc Sa-môn, hay Bà-la-

môn, hay Thiên nhân, hay Ác ma, hay Phạm thiên, hay một 

ai ở đời sẽ có thể buộc tội một cách đúng pháp: "Ở đây, pháp 

không được Ngài khéo thuyết". Này các Tỷ-kheo, Ta không 

thấy có tướng này. Này các Tỷ-kheo, do không thấy có tướng 

này, Ta an trú, đạt được an ổn, đạt được không sợ hãi, đạt 

được không hoảng sợ. Này các Tỷ-kheo, con đường đưa đến 

Niết-bàn cho các đệ tử được Ta làm cho khéo rõ biết. Nhờ 

thực hành con đường như vậy, các đệ tử của Ta do diệt tận 

các lậu hoặc, ngay trong hiện tại, tự mình chứng ngộ thắng 

trí, chứng đạt và an trú vô lậu tâm giải thoát, tuệ giải thoát. Ở 

đây chắc chắn không có một ai, hoặc Sa-môn, hay Bà-la-môn, 

hay Thiên nhân, hay Ác ma, hay Phạm thiên, hay một ai ở 

đời sẽ có thể buộc tội một cách đúng pháp: "Ở đây, con 

đường đưa đến Niết-bàn cho các đệ tử không được Ngài làm 

cho khéo rõ biết. Nhờ thực hành con đường như vậy, các đệ 

tử của Ngài do diệt tận các lậu hoặc..., ... và an trú vô lậu tâm 

giải thoát, tuệ giải thoát". Này các Tỷ-kheo, Ta không thấy 

có tướng này. Này các Tỷ-kheo, do không thấy có tướng này, 



86     Chương VII - Bảy Pháp 

 

Ta an trú, đạt được an ổn, đạt được không sợ hãi, đạt được 

không hoảng sợ. Này các Tỷ-kheo, có đến hàng trăm hội 

chúng đệ tử của Ta do diệt tận các lậu hoặc, ... chứng ngộ, 

chứng đạt và an trú vô lậu tâm giải thoát, tuệ giải thoát. Ở 

đây chắc chắn không có một ai, hoặc Sa-môn, hay Bà-la-môn, 

hay Thiên nhân, hay Ác ma, hay Phạm thiên, hay một ai ở 

đời sẽ có thể buộc tội một cách đúng pháp: "Như vậy, Ngài 

không có hàng trăm hội chúng đệ tử, do diệt tận các lậu hoặc, 

ngay trong hiện tại, tự mình chứng ngộ với thắng trí, chứng 

đạt và an trú vô lậu tâm giải thoát, tuệ giải thoát.". Này các 

Tỷ-kheo, Ta không thấy có tướng này. Này các Tỷ-kheo, do 

không thấy có tướng này, Ta an trú, đạt được an ổn, đạt được 

không sợ hãi, đạt được không hoảng sợ. Ðối với ba điều này, 

Ta không có phạm lỗi. 

Này các Tỷ-kheo, có bốn điều này, Như Lai không phải 

che đậy, và đối với ba điều này, Ngài không có phạm lỗi. 

(VI) (56) Kimbila 

1. Như vầy tôi nghe: 

Một thời Thế Tôn trú ở Kimbila, tại rừng Trúc. Rồi Tôn 

giả Kimbila đi đến Thế Tôn, sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn, 

rồi ngồi xuống một bên. Ngồi xuống một bên, Tôn giả 

Kimbila bạch Thế Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, do nhân gì, do duyên gì, khi Như Lai 

nhập diệt, diệu pháp không được tồn tại lâu dài? 

- Ở đây, này Kimbila, khi Như Lai nhập diệt, các Tỷ-

kheo, Tỷ-kheo-ni, nam cư sĩ, nữ cư sĩ sống không cung kính, 

không tùy thuận bậc Ðạo Sư; sống không cung kính, không 

tùy thuận Pháp; sống không cung kính, không tùy thuận 

chúng Tăng; sống không cung kính, không tùy thuận học 

pháp, sống không cung kính, không tùy thuận Thiền định; 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     87 

 

sống không cung kính, không tùy thuận không phóng dật; 

sống không cung kính, không tùy thuận nghinh đón. Này 

Kimbila, đây là nhân, đây là duyên, khi Như Lai nhập diệt, 

diệu pháp không được tồn tại lâu dài. 

2. - Bạch Thế Tôn, do nhân gì, do duyên gì, khi Như 

Lai nhập diệt, diệu pháp được tồn tại lâu dài? 

- Ở đây, này Kimbila, khi Như Lai nhập diệt, các Tỷ-

kheo, Tỷ-kheo-ni, nam cư sĩ, nữ cư sĩ sống cung kính, tùy 

thuận bậc Ðạo Sư, sống cung kính tùy thuận Pháp; sống cung 

kính tùy thuận học pháp; sống cung kính tùy thuận Thiền 

định; sống cung kính tùy thuận không phóng dật; sống cung 

kính tùy thuận nghinh đón. Này Kimbila, đây là nhân, đây là 

duyên, khi Như Lai nhập diệt, diệu pháp được tồn tại lâu dài. 

(VII) (57) Bảy Pháp 

1. - Này các Tỷ-kheo, thành tựu bảy pháp, Tỷ-kheo 

không bao lâu diệt tận các lậu hoặc... chứng ngộ, chứng đạt 

và an trú. Thế nào là bảy? 

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo có lòng tin, có giữ 

giới, có nghe nhiều, sống Thiền tịnh, tinh cần tinh tấn, có 

chánh niệm, có trí tuệ. 

Thành tựu bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

không bao lâu, do diệt tận các lậu hoặc chứng ngộ, chứng đạt 

và an trú. 

(VIII) (58) Ngủ Gục 

1. Như vầy tôi nghe: 

Một thời Thế Tôn trú ở giữa dân chúng Bhagga, tại núi 

Sumsumàra, tại vườn Nai. Lúc bấy giờ, Tôn giả 

Mahàmoggallàna đang ngồi ngủ gục, trong làng 

Kallavàlamutta, giữa dân chúng Magadha. Thế Tôn với thiên 



88     Chương VII - Bảy Pháp 

 

nhãn thanh tịnh siêu nhân, thấy Tôn giả Mahàmoggallàna 

đang ngồi ngủ gục, trong làng Kallavàlamutta, giữa dân 

chúng Magadha. Thấy vậy, như nhà lực sĩ duỗi bàn tay đang 

co lại, hay co lại bàn tay đang duỗi ra; cũng vậy, Thế Tôn 

biến mất giữa dân chúng Bhagga, tại núi Sumsumàra, rừng 

Bhesakalà, ở vườn Nai, rồi hiện ra trước mặt Tôn giả 

Mahàmoggallàna, tại làng Kallavàlamutta, giữa dân chúng 

Magadha. Thế Tôn ngồi xuống trên chỗ đã soạn sẵn; sau khi 

ngồi, Thế Tôn nói với Tôn giả Mahàmoggallàna: 

- Này Moggallàna, có phải Thầy ngủ gục? Này 

Moggallàna, có phải Thầy ngủ gục? 

- Thưa phải, bạch Thế Tôn. 

2. - Do vậy, này Moggallàna, khi nào Thầy trú có tưởng 

và thụy miên xâm nhập Thầy, chớ có tác ý đến nó, chớ có 

tưởng nhiều đến nó. Sự kiện này có xảy ra, do Thầy trú như 

vậy, thụy miên ấy được đoạn diệt. 

3. Nếu Thầy trú như vậy, và thụy miên ấy không được 

đoạn diệt, thời này Moggallàna, với tâm của Thầy, hãy tùy 

tâm, tùy tứ, với ý hãy tùy quán pháp như đã được nghe, như 

đã được học thuộc lòng. Sự kiện này có xảy ra, do Thầy trú 

như vậy, thụy miên ấy được đoạn diệt. 

4. Nếu Thầy trú như vậy, và thụy miên ấy không được 

đoạn diệt, thời này Moggallàna Thầy hãy đọc tụng pháp một 

cách rộng rãi, như đã được nghe, như đã được học thuộc lòng. 

Sự kiện này có xảy ra, do Thầy trú như vậy, thụy miên ấy 

được đoạn diệt. 

5. Nếu Thầy trú như vậy, và thụy miên ấy không được 

đoạn diệt, thời này Moggallàna Thầy hãy kéo hai lỗ tai của 

Thầy, và lấy tay xoa bóp tay chân. Sự kiện này có xảy ra, do 

Thầy trú như vậy, thụy miên ấy được đoạn diệt. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     89 

 

6. Nếu Thầy trú như vậy, và thụy miên ấy không được 

đoạn diệt, thời này Moggallàna Thầy hãy từ chỗ ngồi, đứng 

dậy lấy nước chùi mắt, nhìn về phía chân trời và nhìn lên các 

sao lấp lánh. Sự kiện này có xảy ra, do Thầy trú như vậy, 

thụy miên ấy được đoạn diệt. 

7. Nếu Thầy trú như vậy, và thụy miên ấy không được 

đoạn diệt, thời này Moggallàna Thầy hãy tác ý đến quang 

tưởng và an trú vào tưởng ban ngày. Như ban ngày, ban đêm 

cũng vậy. Như ban đêm, ban ngày cũng vậy. Như vậy, với 

tâm rộng mở, không có hạn chế. Sự kiện này có xảy ra, do 

Thầy trú như vậy, thụy miên ấy được đoạn diệt. 

8. Nếu Thầy trú như vậy, và thụy miên ấy không được 

đoạn diệt, thời này Moggallàna Thầy hãy trú tâm trên chỗ 

kinh hành, với tưởng trước mặt và sau lưng, với căn hướng 

nội, với ý không hướng ngoại. Sự kiện này có xảy ra, do 

Thầy trú như vậy, thụy miên ấy được đoạn diệt. 

9. Nếu Thầy trú như vậy, và thụy miên ấy không được 

đoạn diệt, thời này Moggallàna Thầy hãy nằm như dáng nằm 

con sư tử, về phía hông bên phải, hai chân gác lên nhau, 

chánh niệm tỉnh giác, tác ý với tưởng thức dậy. Và khi thức 

dậy, này Moggallàna, Thầy hãy thức dậy thật mau, nghĩ rằng: 

"Ta sẽ trú, không có chú tâm đến lạc nằm ngủ, lạc nằm 

xuống một bên, lạc thụy miên". Như vậy, này Moggallàna, 

Thầy cần phải học tập. 

10. Do vậy, này Moggallàna, hãy học tập như sau: 

"Không say sưa trong cao mạn, ta sẽ đi đến thăm các gia 

đình". Này Moggallàna, như vậy các Thầy sẽ học tập. Này 

Moggallàna, nếu Tỷ-kheo say sưa trong cao mạn đi đến thăm 

các gia đình. Trong các gia đình, này Moggallàna, người ta 

có nhiều công việc phải làm. Do vậy, người ta không có tác ý 

đến Tỷ-kheo đã đi đến. Ở đây, Tỷ-kheo ấy có thể suy nghĩ: 



90     Chương VII - Bảy Pháp 

 

"Nay, ai đã chia rẽ ta với gia đình này. Các người này không 

ưa thích gì ta". Như vậy, do không được gì, vị ấy nản chí, vị 

ấy giao động; do giao động, vị ấy không phòng hộ, do không 

phòng hộ, tâm rời xa Thiền định. Do vậy, này Moggallàna, 

hãy học tập như sau: "Ta sẽ không nói lời khiêu khích". Như 

vậy, này Moggallàna, Thầy cần phải học tập. Khi nào có lời 

khiêu khích, này Moggallàna, thời chờ đợi là nhiều lời qua 

tiếng lại, khi nào có nhiều lời qua tiếng lại, thời có dao động. 

Với người có dao động, thời không có phòng hộ. Với người 

không có phòng hộ, tâm rời xa Thiền định. Này Moggallàna, 

Ta không tán thán tất cả sự liên hệ, nhưng không phải Ta 

không tán thán tất cả sự liên hệ. Thật vậy, này Moggallàna, 

Ta không tán thán các vị xuất gia có sự liên hệ, với các gia 

chủ. Nhưng với các trú xứ ít tiếng ồn, ít tiếng động, thoát 

khỏi hơi thở của nhiều người, những chỗ ở cô độc xa vắng 

loài Người, thích hợp cho đời sống Thiền tịnh, Ta tán thán sự 

liên hệ với những trú xứ như vậy. 

11. Ðược nghe nói như vậy, Tôn giả Mahàmoggallàna 

bạch Thế Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, cho đến như thế nào, tóm tắt lại, một 

Tỷ-kheo được giải thoát nhờ sự đoạn diệt khát ái, đạt đến 

cứu cánh mục đích, đạt đến cứu cánh an ổn khỏi ách nạn, đạt 

đến cứu cánh Phạm hạnh, đạt đến cứu cánh của cứu cánh, trở 

thành tối thượng giữa chư Thiên và loài Người? 

- Này Moggallàna, ở đây, Tỷ-kheo được nghe như sau: 

"Không nên thiên chấp tất cả pháp". Này Moggallàna, và Tỷ-

kheo được nghe như sau: "Không nên thiên chấp tất cả pháp". 

Vị ấy thắng tri tất cả pháp; do thắng tri tất cả pháp, vị ấy liễu 

tri tất cả pháp. Do liễu tri tất cả pháp, phàm có cảm thọ gì 

được cảm giác, lạc, khổ hay không khổ, không lạc, vị ấy trú 

tùy quán vô thường đối với các cảm thọ ấy. Vị ấy trú tùy 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     91 

 

quán ly tham. Vị ấy trú tùy quán đoạn diệt. Vị ấy trú tùy 

quán từ bỏ. Do vị ấy trú tùy quán vô thường trong các cảm 

thọ, do vị ấy trú tùy quán ly tham, do vị ấy tùy quán đoạn 

diệt. Vị ấy trú tùy quán từ bỏ, nên không chấp thủ một cái gì 

ở đời; do không chấp thủ nên không lo âu; do không tham 

đắm nên tự mình nhập Niết-bàn. Vị ấy biết rõ: "Sanh đã tận, 

Phạm hạnh đã thành, việc nên làm đã làm, không còn trở lui 

trong trạng thái này nữa". Này Moggallàna, cho đến như vậy, 

tóm tắt lại, một Tỷ-kheo được giải thoát nhờ sự đoạn diệt 

khát ái, đạt đến mục đích cứu cánh, đạt đến cứu cánh an ổn 

khỏi các ách nạn, đạt đến cứu cánh Phạm hạnh, đạt đến cứu 

cánh của cứu cánh, trở thành tối thượng giữa chư Thiên và 

loài Người. 

Này các Tỷ-kheo, chớ có sợ hãi các công đức. Này các 

Tỷ-kheo, đồng nghĩa với an lạc chính là các công đức. Ta 

thắng tri rằng, này các Tỷ-kheo, các công đức được làm lâu 

ngày có quả dị thục, có sự hình thành khả ái, khả hỷ, khả ý 

lâu ngày. Trong bảy năm Ta tu tập từ tâm, sau khi tu tập từ 

tâm bảy năm, trong bảy thành kiếp hoại kiếp, Ta không trở 

lui lại thế giới này. Khi thế giới ở trong thành kiếp, này các 

Tỷ-kheo, Ta đi đến thế giới Quang âm thiên. Khi thế giới ở 

trong kiếp đấy, này các Tỷ-kheo, Ta là Phạm thiên, là Ðại 

phạm thiên, vị Chiến thắng, vị Vô năng thắng, vị Biến tri, vị 

Tự tại. Ba mươi sáu lần, này các Tỷ-kheo, Ta là Thiên chủ 

Sakka. Nhiều lần bảy lần, Ta là vị Chuyển luân vương theo 

Chánh pháp, là vị Pháp vương, bậc Chiến thắng bốn phương, 

đạt được sự thanh bình cho quốc độ, đầy đủ bảy món báu. 

Này các Tỷ-kheo, Ta có bảy loại châu báu này, như là xe báu, 

voi báu, ngựa báu, châu báu, nữ báu, gia chủ báu và cư sĩ báu 

là thứ bảy. Ta có hơn một ngàn người con trai, này các Tỷ-

kheo, là những bậc anh hùng, dõng mãnh, đánh tan địch quân. 

Và khi Ta chiến thắng quả đất này, xa cho đến bờ biển, Ta trị 



92     Chương VII - Bảy Pháp 

 

vì quả đất này không dùng trượng, không dùng đao, đúng với 

Chánh pháp. 

Hãy xem quả dị thục, 

Của các việc công đức, 

Của các việc hiền thiện, 

Với kẻ tìm an lạc. 

Này Tỷ-kheo, Ta tu, 

Từ tâm trong bảy năm, 

Trong bảy thành hoại kiếp, 

Không trở lại thành kiếp, 

Ta đạt Quang âm thiên,  

Khi thế giới hoại kiếp 

Sanh Phạm cung trống rỗng. 

Bảy lần, Ta đóng vai, 

Ðại Phạm thiên, Tự tại, 

Trong ba mươi sáu lần, 

Làm Thiên chủ Thiên giới. 

Ta làm vua Chuyển luân, 

Chủ tể cõi Diêm-phù. 

Bậc Sát-lỵ quán đảnh, 

Bậc chủ tể loài Người, 

Ta chiến thắng đất này, 

Không với trượng, với kiếm, 

Không bạo lực, đúng pháp, 

Ðối mọi người bình đẳng, 

Ta trị vì đúng pháp, 

Trên cõi đất tròn này. 

Ta khiến các gia đình, 

Giàu lớn, tài sản lớn, 

Họ hưởng mọi dục lạc, 

Ta đầy đủ bảy báu, 

Chư Phật thương tưởng đời, 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     93 

 

Khéo dạy điều như vậy. 

Ðấy là nhân đại sự, 

Ðược gọi là Ðịa vương. 

Ta là vua, huy hoàng, 

Bảo vệ nhiều tài sản, 

Có thần lực, danh xưng,  

Vương chủ rừng Diêm-phù, 

Ai nghe, không tịnh tín? 

Trừ các loại ác sanh, 

Do vậy muốn lợi ích, 

Cầu vọng sự lớn mạnh, 

Hãy kính trọng diệu pháp, 

Hãy nhớ lời Phật dạy. 

(IX) (59) Các Người Vợ 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Sàvavatthì, tại Jetavana, khu 

vườn ông Anàthapindika. Rồi Thế Tôn đắp y, vào buổi sáng, 

cầm y bát, đi đến trú xứ của Anàthapindika; sau khi đến, 

ngồi xuống trên chỗ đã soạn sẵn. Lúc bấy giờ, trong trú xứ 

của gia chủ Anàthapindika có nhiều người nói cao tiếng, nói 

lớn tiếng. Rồi Anàthapindika đi đến Thế Tôn, sau khi đến, 

đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi một bên. Thế Tôn nói với gia chủ 

Anàthapindika đang ngồi xuống một bên: 

- Này Gia chủ, vì sao trong nhà của Ông lại có nhiều 

người nói cao tiếng, nói lớn tiếng như những người đánh cá 

đang giành giựt cá? 

- Bạch Thế Tôn, có nàng dâu Sujàtà giàu có đến đây từ 

một gia đình giàu có. Nàng không vâng lời mẹ chồng, không 

vâng lời cha chồng, không vâng lời chồng, cũng không cung 

kính, không tôn trọng, không lễ bái, không cúng dường Thế 

Tôn. 



94     Chương VII - Bảy Pháp 

 

2. Rồi Thế Tôn cho gọi nàng dâu Sujàtà: 

- Hãy đến đây Sujàtà! 

- Thưa vâng, bạch Thế Tôn. 

Nàng dâu Sujàtà vâng đáp Thế Tôn, đi đến Thế Tôn, 

sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn, rồi ngồi xuống một bên. Thế 

Tôn nói với nàng dâu Sujàtà đang ngồi một bên: 

- Này Sujàtà có bảy loại vợ này cho người đàn ông. Thế 

nào là bảy? Vợ như người sát nhân, vợ như người ăn trộm, 

vợ như người chủ nhân, vợ như người mẹ, vợ như người chị, 

vợ như người bạn, vợ như người nữ tỳ. Này Sujàtà, có bảy 

loại vợ cho người đàn ông. Và con thuộc loại vợ nào? 

- Bạch Thế Tôn, lời dạy tóm tắt này của Thế Tôn, con 

không hiểu rõ ý nghĩa một cách rộng rãi. Lành thay, bạch 

Thế Tôn, nếu Thế Tôn thuyết pháp cho con để con có thể 

hiểu ý nghĩa một cách rộng rãi lời dạy tóm tắt này của Thế 

Tôn. 

- Vậy này Sujàtà, hãy nghe và suy nghiệm kỹ, Ta sẽ nói. 

- Thưa vâng Sujàtà vâng đáp Thế Tôn. Thế Tôn nói như 

sau: 

Ai tâm bị uế nhiễm, 

Không từ mẫn thương người, 

Thích thú những người khác, 

Khinh rẻ người chồng mình, 

Bị mua chuộc bằng tiền, 

Hăng say giết hại người, 

Hạng người vợ như vậy, 

Ðược gọi vợ sát nhân. 

Còn hạng nữ nhân nào, 

Tiêu xài tài sản chồng, 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     95 

 

Do công nghiệp đem lại, 

Hay thương nghiệp, nông nghiệp, 

Do vậy, nếu muốn trộm, 

Dầu có ít đi nữa, 

Hạng người vợ như vậy, 

Ðược gọi vợ ăn trộm. 

Không ưa thích làm việc, 

Biếng nhác, nhưng ăn nhiều, 

Ác khẩu và bạo ác, 

Phát ngôn lời khó chịu, 

Mọi cố gắng của chồng, 

Ðàn áp và chỉ huy, 

Hạng người vợ như vậy, 

Ðược gọi là vợ chủ nhân. 

Ai luôn luôn từ mẫn, 

Có lòng thương xót người, 

Săn sóc giúp đỡ chồng, 

Như mẹ chăm sóc con, 

Tài sản chồng cất chứa, 

Biết hộ trì gìn giữ, 

Hạng người vợ như vậy, 

Ðược gọi vợ như mẹ, 

Ai như người em gái, 

Ðối xử với chị lớn, 

Biết cung kính tôn trọng, 

Ðối với người chồng mình, 

Với tâm biết tàm úy, 

Tùy thuận phục vụ chồng, 

Hạng người vợ như vậy, 

Ðược gọi vợ như chị. 

Ai ở đời thấy chồng, 

Tâm hoan hỷ vui vẻ, 



96     Chương VII - Bảy Pháp 

 

Như người bạn tốt lành, 

Ðã lâu từ xa về, 

Sanh gia đình hiền đức, 

Giữ giới, dạ trung thành, 

Hạng người vợ như vậy, 

Ðược gọi vợ như bạn. 

Không tức giận, an tịnh, 

Không sợ hình phạt, trượng, 

Tâm tư không hiềm hận, 

Nhẫn nhục đối với chồng, 

Không phẫn nộ tức giận, 

Tùy thuận lời chồng dạy,  

Hạng người vợ như vậy, 

Ðược gọi vợ nữ tỳ. 

Ở đời các hạng vợ, 

Ðược gọi vợ sát nhân, 

Kể cả vợ ăn trộm, 

Và cả vợ chủ nhân, 

Vợ ấy không giữ giới, 

Ác khẩu và vô lễ 

Khi thân hoại mạng chung, 

Bị sanh vào địa ngục. 

Ở đời các hạng vợ, 

Như mẹ, chị và bạn, 

Và người vợ được gọi, 

Là vợ như nữ tỳ, 

An trú trên giới đức, 

Khéo phòng hộ lâu ngày, 

Khi thân hoại mạng chung, 

Ðược sanh lên thiện thú. 

Này Sujàtà, có bảy loại vợ này đối với người đàn ông. 

Con thuộc hạng người nào? 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     97 

 

- Bạch Thế Tôn, bắt đầu từ hôm nay, Thế Tôn hãy xem 

con là người vợ đối với chồng như người vợ nữ tỳ. 

(X) (60) Sân Hận 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bảy pháp này được người thù 

địch ưa thích, tác thành kẻ thù địch đi đến người phẫn nộ, 

đàn bà hay đàn ông. Thế nào là bảy? 

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, người thù địch mong muốn 

kẻ thù địch của mình như sau: "Mong rằng kẻ này trở thành 

xấu xí!' Vì cớ sao? Này các Tỷ-kheo, người thù địch không 

hoan hỷ kẻ thù địch của mình có dung sắc. Này các Tỷ-kheo, 

hạng người nào phẫn nộ, bị phẫn nộ chinh phục, bị phẫn nộ 

chi phối, dầu cho người ấy khéo tắm rửa, khéo chải chuốt, 

tóc râu khéo sửa soạn, mặc toàn đồ trắng rồi người ấy cũng 

trở thành xấu xí, vì bị phẫn nộ chinh phục. Này các Tỷ-kheo, 

đây là pháp thứ nhất, được người thù địch ưa thích, tác thành 

kẻ thù địch đi đến người phẫn nộ, đàn bà hoặc đàn ông. 

3. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, người thù địch mong 

muốn kẻ thù địch của mình như sau: "Mong rằng kẻ này ngủ 

một cách khổ sở!" Vì cớ sao? Này các Tỷ-kheo, người thù 

địch không hoan hỷ kẻ thù địch của mình ngủ một cách an 

lành. Này các Tỷ-kheo, hạng người nào phẫn nộ, bị phẫn nộ 

chinh phục, bị phẫn nộ chi phối, dầu có nằm trên ghế dài, 

nệm trải bằng len, chăn len trắng, chăn len thêu, nệm bằng da 

con sơn dương gọi là kadali, tấm khảm với lọng che phía trên, 

ghế dài có đầu gối chân màu đỏ. Tuy vậy, họ vẫn ngủ một 

cách khổ sở, vì bị phẫn nộ chinh phục. Này các Tỷ-kheo, đây 

là pháp thứ hai, được người thù địch ưa thích, tác thành kẻ 

thù địch đi đến người phẫn nộ, đàn bà hoặc đàn ông. 

4. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, người thù địch mong 

muốn kẻ thù địch của mình như sau: "Mong rằng kẻ này 



98     Chương VII - Bảy Pháp 

 

không có lợi ích!" Vì cớ sao? Này các Tỷ-kheo, người thù 

địch không hoan hỷ kẻ thù địch của mình có được lợi ích. 

Này các Tỷ-kheo, hạng người nào phẫn nộ, bị phẫn nộ chinh 

phục, bị phẫn nộ chi phối, thâu hoạch bất lợi, lại nghĩ rằng: 

"Ta được lợi ích", thâu hoạch điều bất lợi ích, lại nghĩ rằng: 

"Ta không được lợi ích". Những pháp này được nắm giữ 

khiến người khác trở thành thù địch, đưa đến không hạnh 

phúc, đau khổ lâu dài, vì bị phẫn nộ chinh phục. Này các Tỷ-

kheo, đây là pháp thứ ba, được người thù ưa thích, tác thành 

kẻ thù địch đi đến người phẫn nộ, đàn bà hoặc đàn ông. 

5. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, người thù địch mong 

muốn kẻ thù địch của mình như sau: "Mong rằng kẻ này 

không có tài sản!" Vì cớ sao? Này các Tỷ-kheo, người thù 

địch không hoan hỷ kẻ thù địch của mình có được tài sản. 

Này các Tỷ-kheo, hạng người nào phẫn nộ, bị phẫn nộ chinh 

phục, bị phẫn nộ chi phối, những tài sản nào của họ thâu 

hoạch do sự phấn chấn tinh cần, cất chứa do sức mạnh của 

cánh tay, chồng chất do những giọt mồ hôi, đúng pháp, thâu 

hoạch hợp pháp. Các tài sản ấy được nhà vua cho chở về 

ngân khố nhà vua, vì bị phẫn nộ chinh phục. Này các Tỷ-

kheo, đây là pháp thứ tư, được người thù ưa thích, tác thành 

kẻ thù địch đi đến người phẫn nộ, đàn bà hoặc đàn ông. 

6. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, người thù địch mong 

muốn kẻ thù địch của mình như sau: "Mong rằng kẻ này 

không có danh tiếng!" Vì cớ sao? Này các Tỷ-kheo, người 

thù địch không hoan hỷ kẻ thù địch của mình có được danh 

tiếng. Này các Tỷ-kheo, hạng người nào phẫn nộ, bị phẫn nộ 

chinh phục, bị phẫn nộ chi phối, nếu có được danh tiếng gì 

nhờ không phóng dật thâu hoạch được, danh tiếng ấy lánh xa 

họ, vì bị phẫn nộ chinh phục. Này các Tỷ-kheo, đây là pháp 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     99 

 

thứ năm, được người thù ưa thích, tác thành kẻ thù địch đi 

đến người phẫn nộ, đàn bà hoặc đàn ông. 

7. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, người thù địch mong 

muốn kẻ thù địch của mình như sau: "Mong rằng kẻ này 

không có bạn bè!" Vì cớ sao? Này các Tỷ-kheo, người thù 

địch không hoan hỷ kẻ thù địch của mình có được bạn bè. 

Này các Tỷ-kheo, hạng người nào phẫn nộ, bị phẫn nộ chinh 

phục, bị phẫn nộ chi phối, nếu người đó có những bạn bè 

thân hữu, bà con huyết thống gì, họ sẽ xa lánh, từ bỏ người 

đó, vì người đó bị phẫn nộ chinh phục. Ðây là pháp thứ sáu, 

được người thù ưa thích, tác thành kẻ thù địch đi đến người 

phẫn nộ, đàn bà hoặc đàn ông. 

8. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, người thù địch mong 

muốn kẻ thù địch của mình như sau: "Mong rằng kẻ này sau 

khi thân hoại mạng chung, sẽ sanh trong cõi dữ, ác thú, đọa 

xứ, địa ngục !" Vì cớ sao? Này các Tỷ-kheo, người thù địch 

không hoan hỷ kẻ thù địch của mình sau khi thân hoại mạng 

chung, được sanh lên thiện thú, Thiên giới, cõi đời này! Này 

các Tỷ-kheo, hạng người nào phẫn nộ, bị phẫn nộ chinh phục, 

bị phẫn nộ chi phối, người đó làm ác hạnh với thân, người đó 

nói lời ác hạnh với lời, người đó nghĩ đến điều ác hạnh với ý, 

khi thân hoại mạng chung, người đó sanh vào cõi dữ, ác thú, 

đọa xứ, địa ngục. Ðây là pháp thứ bảy, được người thù ưa 

thích, tác thành kẻ thù địch đi đến người phẫn nộ, đàn bà 

hoặc đàn ông. 

Bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, được người thù địch 

ưa thích, tác thành kẻ thù địch đi đến người phẫn nộ, đàn bà 

hoặc đàn ông. 

Kẻ phẫn nộ xấu xí,  

Ðau khổ khi nằm ngủ, 

Ðược các điều lợi ích 



100     Chương VII - Bảy Pháp 

 

Lại cảm thấy bất lợi. 

Phẫn nộ, nó đả thương,  

Với thân với lời nói, 

Người phẫn nộ chinh phục, 

Tài sản bị tiêu vong. 

Bị phẫn nộ điên loạn, 

Danh dự bị hủy diệt, 

Bà con cùng bạn bè, 

Lánh xa người phẫn nộ. 

Phẫn nộ sanh bất lợi, 

Phẫn nộ dao động tâm, 

Sợ hãi sanh từ trong, 

Người ấy không rõ biết. 

Phẫn nộ không biết lợi, 

Phẫn nộ không thấy pháp, 

Phẫn nộ chinh phục ai, 

Người ấy bị mê ám. 

Người phẫn nộ thích thú 

Làm ác như làm thiện, 

Về sau phẫn nộ dứt, 

Bị khổ như lửa đốt, 

Như ngọn lửa dầu khói, 

Ðược thấy thất thểu cháy, 

Khi phẫn nộ lan tràn, 

Khi tuổi trẻ nổi nóng, 

Không xấu hổ, sợ hãi, 

Lời nói không cung kính. 

Bị phẫn nộ chinh phục, 

Không hòn đảo tựa nương. 

Việc làm đem hối hận, 

Rất xa với Chánh pháp. 

Ta sẽ tuyên bố họ, 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     101 

 

Hãy nghe như tuyên bố, 

Phẫn nộ giết cả cha, 

Phẫn nộ giết cả mẹ, 

Phẫn nộ giết Phạm chí, 

Phẫn nộ giết phàm phu. 

Chính nhờ mẹ dưỡng dục, 

Người thấy được đời này,  

Nhưng phàm phu phẫn nộ, 

Giết người cho sự sống. 

Chúng sanh tự ví dụ, 

Thương tự ngã tối thượng, 

Phàm phu giết tự ngã, 

Ðiên loạn nhiều hình thức, 

Lấy gươm giết tự ngã, 

Ðiên loạn uống thuốc độc, 

Dây tự trói họ chết, 

Trong hang động núi rừng, 

Những hành động sát sanh, 

Khiến tự ngã phải chết. 

Họ làm nhưng không biết, 

Kẻ phẫn nộ hại người, 

Với hình thức phẫn nộ, 

Ma bẫy ẩn trong tâm. 

Hãy nhiếp phục cắt đứt, 

Với tuệ, tấn, chánh kiến, 

Bậc trí tuệ cắt đoạn, 

Mỗi mỗi bất thiện pháp 

Như vậy học tập pháp, 

Không để tâm nản chí, 

Ly sân, không áo não, 

Ly tham, tật đố không, 



102     Chương VII - Bảy Pháp 

 

Nhiếp phục, đoạn phẫn nộ, 

Vô lậu, nhập Niết-bàn. 

 

 

VII. Ðại Phẩm 

(I) (61) Xấu Hổ 

1. - Khi tàm úy không có, này các Tỷ-kheo, với người 

thiếu tàm úy, chế ngự các căn đi đến hủy diệt. Khi chế ngự 

các căn không có, với người thiếu chế ngự các căn, giới đi 

đến hủy diệt. Khi giới không có, với người thiếu giới, chánh 

định đi đến hủy diệt. Khi chánh định không có, với người 

không có chánh định, tri kiến như thật đi đến hủy diệt. Khi tri 

kiến như thật không có, với người thiếu tri kiến như thật, 

nhàm chán ly tham đi đến hủy diệt. Khi nhàm chán ly tham 

không có, với người thiếu nhàm chán ly tham, giải thoát tri 

kiến đi đến hủy diệt. Ví như, này các Tỷ-kheo, một cây 

không có cành và lá, các mầm non của cây ấy không đi đến 

thành mãn; vỏ trong, giác cây, lõi cây không đi đến thành 

mãn. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, khi tàm úy không có, với 

người không có tàm úy, chế ngự các căn đi đến hủy diệt... 

giải thoát tri kiến đi đến hủy diệt. 

2. Khi tàm úy có mặt, này các Tỷ-kheo, với người đầy 

đủ tàm úy, chế ngự các căn đi đến đầy đủ. Khi chế ngự các 

căn có mặt, với người đầy đủ chế ngự các căn, giới đi đến 

đầy đủ. Khi giới có mặt, với người đầy đủ giới, chánh định đi 

đến đầy đủ. Khi chánh định có mặt, với người đầy đủ chánh 

định, tri kiến như thật đi đến đầy đủ. Khi tri kiến như thật có 

mặt, với người đầy đủ tri kiến như thật, nhàm chán, ly tham 

đi đến đầy đủ. Khi nhàm chán, ly tham có mặt, với người đầy 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     103 

 

đủ nhàm chán, ly tham, giải thoát tri kiến đi đến đầy đủ. Ví 

như, này các Tỷ-kheo, một cây có cành và lá, các mầm non 

của cây ấy đi đến thành mãn; vỏ trong, giác cây, lõi cây đi 

đến thành mãn. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, khi tàm úy có 

mặt, với người đầy đủ tàm úy ... giải thoát tri kiến đi đến đầy 

đủ. 

(II) (62) Mặt Trời 

1. Như vầy tôi nghe: 

Một thời Thế Tôn ở Vesàlì, tại rừng Ambapàli. Tại đấy, 

Thế Tôn gọi các Tỷ-kheo: "Này các Tỷ-kheo". "Thưa vâng, 

bạch Thế Tôn". Các Tỷ-kheo ấy vâng đáp Thế Tôn. Thế Tôn 

nói như sau: 

2. - Này các Tỷ-kheo, các hành là vô thường. Này các 

Tỷ-kheo, các hành là không có kiên cố. Này các Tỷ-kheo, 

các hành là không an ổn. Cho đến như vậy, này các Tỷ-kheo, 

là vừa đủ để nhàm chán, là vừa đủ để ly tham, là vừa đủ để 

giải thoát đối với tất cả hành. Núi chúa Sineru, này các Tỷ-

kheo, dài 84 ngàn do tuần, rộng 84 ngàn do tuần, chìm xuống 

biển lớn 84 ngàn do tuần, nổi lên trên biển lớn 84 ngàn do 

tuần. Này các Tỷ-kheo, rồi có thời, nhiều năm, nhiều trăm 

năm, nhiều ngàn năm, nhiều trăm ngàn năm, trời không mưa. 

Khi không có mưa, các loài chủng tử, các loài thực vật, các 

rừng rậm dược thảo đều khô héo cằn cỗi không có tồn tại. 

Như vậy, này các Tỷ-kheo, các hành là vô thường. Này các 

Tỷ-kheo, các hành là không có kiên cố. Này các Tỷ-kheo, 

các hành là không an ổn. Cho đến như vậy, này các Tỷ-kheo, 

là vừa đủ để nhàm chán, là vừa đủ để ly tham, là vừa đủ để 

giải thoát đối với tất cả các hành. Này các Tỷ-kheo, rồi có 

thời, sau một thời gian rất dài, mặt trời thứ hai hiện ra. 



104     Chương VII - Bảy Pháp 

 

3. Này các Tỷ-kheo, khi mặt trời thứ hai có mặt, thời tất 

cả sông nhỏ, ao nhỏ khô cạn, khô kiệt, không có tồn tại, như 

vậy, này các Tỷ-kheo, các hành là vô thường... là vừa đủ để 

giải thoát đối với tất cả các hành. Này các Tỷ-kheo, rồi có 

một thời, sau một thời gian rất dài, mặt trời thứ ba hiện ra. 

4. Này các Tỷ-kheo, khi mặt trời thứ ba có mặt, thời các 

sông lớn như sông Hằng, sông Yamunà, Aciravatì, Sarabhù, 

Mahì, các con sông ấy bị khô cạn, bị khô kiệt, không có tồn 

tại. Như vậy, này các Tỷ-kheo, các hành là vô thường... là 

vừa đủ để giải thoát đối với tất cả các hành. Này các Tỷ-kheo, 

rồi có một thời, sau một thời gian rất dài, mặt trời thứ tư hiện 

ra. 

5. Này các Tỷ-kheo, khi mặt trời thứ tư hiện ra, thời các 

biển hồ lớn, từ đấy các sông lớn chảy ra, ví như Anotattà, 

Sìhapapàtà, Rathakàrà, Kannamunda, Kunàlà, Chaddantà, 

Mandàkinì, các biển hồ ấy bị khô cạn, bị khô kiệt, không có 

tồn tại. Như vậy, này các Tỷ-kheo, các hành là vô thường... 

là vừa đủ để giải thoát đối với tất cả các hành. Này các Tỷ-

kheo, rồi có một thời, sau một thời gian rất dài, mặt trời thứ 

năm hiện ra. 

6. Này các Tỷ-kheo, khi mặt trời thứ năm hiện ra, thời 

nước các biển lớn rút lui một trăm do tuần, nước các biển lớn 

rút lui hai trăm do tuần, các nước biển lớn rút lui ba trăm do 

tuần... Nước các biển lớn rút lui bảy trăm do tuần; nước các 

biển lớn dừng lại sâu đến bảy cây sàla, sáu cây sàla, năm cây 

sàla, bốn cây sàla, ba cây sàla, hai cây sàla, chỉ một cây sàla. 

Nước các biển lớn dừng lại, sâu đến bảy đầu người, sâu đến 

sáu đầu người, năm đầu người, bốn đầu người, ba đầu người, 

hai đầu người, một đầu người, nửa đầu người. Nước các biển 

lớn dừng lại, sâu chỉ đến eo lưng của người, chỉ đến đầu gối 

của người, chỉ đến mắt cá của người. Ví như này các Tỷ-



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     105 

 

kheo, vào mùa thu khi trời mưa hạt lớn, chỗ này chỗ khác, 

trong các dấu chân của các con bò cái, có những vũng nước 

nhỏ đọng lại. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, chỉ còn những 

vũng nước nhỏ trong dấu chân các con bò cái là nước của 

biển lớn còn lại, chỗ này chỗ kia. Này các Tỷ-kheo, khi mặt 

trời thứ năm hiện ra, nước biển lớn chỉ bằng độ ngón tay. 

Như vậy, này các Tỷ-kheo, các hành là vô thường... là vừa 

đủ để giải thoát đối với tất cả các hành. Này các Tỷ-kheo, rồi 

có một thời, sau một thời gian rất dài, mặt trời thứ sáu hiện ra. 

7. Này các Tỷ-kheo, khi mặt trời thứ sáu hiện ra, thời 

đất lớn này và núi chứa Sineru, sanh khói lên, thổi khói lên, 

phun khói lên. Ví như, này các Tỷ-kheo, các lò của người thợ 

gốm mới đốt lửa lên, sanh khói lên, phun khói lên. Cũng vậy, 

này các Tỷ-kheo, khi mặt trời thứ sáu hiện ra, thời đất lớn 

này và núi chứa Sineru sanh khói lên, thổi khói lên, phun 

khói lên. Như vậy, này các Tỷ-kheo, các hành là vô thường... 

là vừa đủ để giải thoát đối với tất cả các hành. Này các Tỷ-

kheo, rồi có một thời, sau một thời gian rất dài, mặt trời thứ 

bảy hiện ra. 

8. Này các Tỷ-kheo, khi mặt trời thứ bảy hiện ra, trái 

đất lớn này và núi chứa Sineru bốc cháy, rực cháy, trở thành 

một màn lửa. Và khi quả đất lớn này và núi chúa Sineru cháy 

đỏ lên, cháy rực lên ngọn lửa do gió thổi bốc cao đến Phạm 

thiên giới. Các chóp ngọn của núi Sineru, cao đến một, hai, 

ba, bốn, năm trăm do tuần, khi bị cháy đỏ lên, cháy rực lên, 

bị cả khối lửa to lớn phá hoại và chinh phục, liền sụp đổ 

xuống. Sau khi quả đất lớn và núi Sineru bị cháy đỏ lên, cháy 

rực lên, không tìm thấy tro và lọ đen. Ví như, này các Tỷ-

kheo, khi bơ và dầu được cháy đỏ, được cháy rực lên, không 

tìm thấy tro và lọ đen. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, khi quả 

đất lớn này và núi chứa Sineru bị cháy đỏ lên, cháy rực lên, 



106     Chương VII - Bảy Pháp 

 

không tìm thấy tro và lọ đen. Như vậy, này các Tỷ-kheo, các 

hành là vô thường. Này các Tỷ-kheo, các hành là không kiên 

cố. Này các Tỷ-kheo, các hành là không an ổn. Cho đến như 

vậy, này các Tỷ-kheo, là vừa đủ để nhàm chán, là vừa đủ để 

ly tham, là vừa đủ để giải thoát đối với tất cả hành. Ở đây, 

này các Tỷ-kheo, ai là người có thể nghĩ rằng, ai là người có 

thể tin rằng: "Quả đất này và núi chứa Sineru sẽ bị đốt cháy, 

sẽ bị hủy hoại, sẽ không còn tồn tại nữa", trừ những người đã 

được chứng kiến. 

9. Thuở xưa, này các Tỷ-kheo, có Ðạo Sư Sunetta 

thuộc ngoại đạo, được ly tham trong các dục. Này các Tỷ-

kheo, Ðạo Sư Sunetta có hàng trăm người đệ tử. Ðạo Sư 

Sunetta thuyết pháp cho các đệ tử về cộng trú với chư Thiên 

ở Phạm thiên giới. Và tất cả những ai nắm hiểu một cách 

hoàn toàn trọn vẹn lời thuyết dạy của Sunetta, về cộng trú 

với chư Thiên ở Phạm thiên giới, khi thân hoại mạng chung, 

họ được sanh lên thiện thú Phạm thiên giới. Những ai không 

nắm hiểu một cách hoàn toàn trọn vẹn lời dạy của Sunetta, 

sau khi thân hoại mạng chung, một số được sanh cộng trú với 

chư Thiên ở Tha hóa Tự tại, một số được sanh cộng trú với 

chư Thiên ở Hóa Lạc thiên, một số được sanh cộng trú với 

chư Thiên ở Ðâu-suất thiên, một số được sanh cộng trú với 

chư Thiên ở Dạ-ma thiên, một số được sanh cộng trú với chư 

Thiên ở Thiên giới Ba mươi ba, một số được sanh cộng trú 

với chư Thiên ở Bốn Thiên vương, một số được sanh cộng 

trú với các đại gia đình Sát-đế-lỵ, một số được sanh cộng trú 

với các đại gia đình Bà-la-môn, một số được sanh cộng trú 

với các đại gia đình gia chủ. 

10. Rồi này các Tỷ-kheo, Ðạo Sư Sunetta suy nghĩ như 

sau: "Thật không xứng đáng cho ta trong đời sau lại có một 

sanh thú giống như sanh thú của các đệ tử. Vậy ta hãy tu tập 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     107 

 

tối thượng từ bi". Rồi này các Tỷ-kheo, bậc Ðạo sư Sunetta 

trong bảy năm tu tập từ tâm. Sau khi tu tập từ tâm bảy năm, 

trong bảy năm thành kiếp hoại kiếp, vị ấy không trở lui lại 

thế giới này. Trong kiếp thành của thế giới, này các Tỷ-kheo, 

vị ấy đi đến thế giới của Abhassara (Quang Âm thiên). Trong 

kiếp hoại của thế giới, vị ấy được sanh trong Phạm cung 

trống không. Tại đấy này các Tỷ-kheo, vị ấy là Phạm thiên, 

Ðại Phạm thiên, bậc chiến thắng, bậc vô năng, bậc biến tri, 

bậc tự tại. Ba mươi sáu lần, này các Tỷ-kheo, vị ấy là Thiên 

chủ Sakka. Nhiều lần bảy lần, vị ấy là vị Chuyển luân Thánh 

vương theo Chánh pháp, là vị pháp vương, bậc chiến thắng 

bốn phương, đạt được sự thanh bình cho quốc độ, đầy đủ bảy 

món báu. Vị ấy có hơn một ngàn người con trai, là những 

bậc anh hùng, dũng mãnh, đánh tan địch quân. Và vị ấy 

chiến thắng quả đất này xa cho đến hải biên, trị vì quả đất 

này không dùng trượng, không dùng dao, đúng với Chánh 

pháp. Này các Tỷ-kheo, Ðạo sư Sunetta ấy, dầu cho thọ 

mạng lâu dài như vậy, sống lâu dài như vậy, nhưng không 

được thoát khỏi sanh, già, chết, sầu bi, khổ, ưu não. Ta nói 

rằng vị ấy chưa giải thoát khỏi khổ. Vì cớ sao? Vì rằng vị ấy 

chưa giác ngộ, chưa thể nhập bốn pháp. Thế nào là bốn? 

11. Này các Tỷ-kheo, vì không giác ngộ, không thể 

nhập Thánh giới; vì không giác ngộ, không thể nhập Thánh 

định; vì không giác ngộ, không thể chấp Thánh trí tuệ, vì 

không giác ngộ, không thể nhập Thánh giải thoát. Này các 

Tỷ-kheo, sự kiện là như sau: Khi Thánh giới được giác ngộ, 

được thể nhập; khi Thánh trí tuệ được giác ngộ, được thể 

nhập; khi Thánh giải thoát được giác ngộ, được thể nhập, cắt 

đứt là hữu ái; sợi dây đưa đến sanh hữu được đoạn tận, nay 

không có tái sanh. 



108     Chương VII - Bảy Pháp 

 

Thế Tôn nói như vậy. Bậc Thiện Thệ nói xong, bậc Ðạo 

Sư lại nói thêm: 

Vô thượng giới và định, 

Trí tuệ và giải thoát, 

Gotama danh tiếng, 

Giác ngộ những pháp này. 

Ðức Phật với thắng trí, 

Thuyết pháp cho Tỷ-kheo, 

Bậc Ðạo sư đoạn khổ, 

Bậc Pháp nhãn tịch tịnh. 

(III) (63) Thành Trì 

1. - Này các Tỷ-kheo, khi nào một thành trì biên địa của 

vua được khéo trang bị với bảy trang bị của một thành trì, và 

bốn loại đồ ăn có được không khó khăn, có được không mệt 

nhọc; có được không phí sức, thời này các Tỷ-kheo, thành trì 

biên địa ấy được gọi là không bị chinh phục bởi quân địch ở 

bên ngoài và kẻ đồng minh phản nghịch ở bên trong. Thế nào 

là được khéo trang bị với bảy trang bị của một thành trì? 

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, trong thành trì biên địa của 

vua có một cột trụ đâm sâu vào đất, khéo đào sâu, không bị 

dao động, không bị lay chuyển. Với trang bị thành trì thứ 

nhất này là thành trì biên địa của vua được khéo trang bị, để 

bảo vệ những người ở trong thành và để chống cự những 

người bên ngoài. 

3. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, trong thành trì biên địa 

của vua có một đường thông hào sâu và rộng. Với trang bị 

thành trì thứ hai này là thành trì biên địa của vua được khéo 

trang bị, để bảo vệ những người ở trong thành và để chống 

cự những người bên ngoài. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     109 

 

4. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, trong thành trì biên địa 

của vua có một đường chạy vòng xung quanh vừa cao và vừa 

rộng. Với trang bị thành trì thứ ba này của một thành trì, là 

thành trì biên địa của vua được khéo trang bị, để bảo vệ 

những người ở trong thành và để chống cự những người bên 

ngoài. 

5. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, trong thành trì biên địa 

của vua có nhiều vũ khí được cất chứa như Salàkam (cung 

tên) và Jevanìyam (cây lao) với trang bị thành trì thứ tư này 

là thành trì biên địa của vua được khéo trang bị, để bảo vệ 

những người ở trong thành và để chống cự những người bên 

ngoài. 

6. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, trong thành trì biên địa 

của vua có nhiều quân đội đồn trú, như những người cưỡi voi, 

những người cưỡi ngựa, những người cưỡi xe, những người 

cầm cung, những người cầm cờ, các quan lo chỗ ở, các lính 

lo vấn đề lương thực, những người con vua dõng mãnh, 

những bộ đội xung kích, đội voi lớn, các dũng sĩ, các binh sĩ 

mặc áo giáp, những người con của các nô tỳ. Với trang bị 

thành trì thứ năm này là thành trì biên địa của vua được khéo 

trang bị, để bảo vệ những người ở trong thành và để chống 

cự những người bên ngoài. 

7. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, trong thành trì biên địa 

của vua, có người giữ cửa thành là người hiền trí, thông minh, 

có trí, ngăn chặn những người lạ mặt, cho vào những người 

quen biết. Với sự trang bị thành trì thứ sáu này là thành trì 

biên địa của vua được khéo trang bị, để bảo vệ những người 

ở trong thành và để chống cự những người bên ngoài. 

8. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, trong thành trì biên địa 

của vua có bức thành vừa cao vừa rộng, ngoài mặt có trét vôi 

hồ. Với sự trang bị thành trì thứ bảy này là thành trì biên địa 



110     Chương VII - Bảy Pháp 

 

của vua được khéo trang bị, để bảo vệ những người ở trong 

thành và để chống cự những người bên ngoài. 

Với bảy loại trang bị thành trì này, thành trì được xem 

là được khéo trang bị. Thế nào là bốn loại đồ ăn có được 

không khó khăn, có được không mệt nhọc, có được không 

phí sức? 

9. Ở đây, này các Tỷ-kheo, trong thành trì biên địa của 

vua có nhiều cỏ, củi, nước được tích trữ để những người ở 

trong thành được an vui, khỏi sự lo ngại, được lạc trú và để 

chống cự những người bên ngoài. 

10. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, trong thành trì biên địa 

của vua có cất chứa nhiều lúa và lúa mì để những người ở 

trong thành được an vui, khỏi sự lo ngại, được lạc trú và để 

chống cự những người bên ngoài. 

11. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, trong thành trì biên địa 

của vua có cất chứa nhiều mè, đậu, các loại giả đậu và ngũ 

cốc để những người ở trong thành... để chống cự những 

người bên ngoài. 

12. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, trong thành trì biên địa 

của vua có cất chứa nhiều dược phẩm, như thục tô, sanh tô, 

dầu, mật, đường bánh, muối để những người ở trong thành... 

để chống cự những người bên ngoài. 

Bốn loại đồ ăn này, có được không khó khăn, có được 

không mệt nhọc, có được không phí sức. 

Khi nào, này các Tỷ-kheo, một thành trì biên địa của 

vua, được khéo trang bị với bảy món trang bị này của một 

thành trì và bốn loại đồ ăn có được không khó khăn, có được 

không mệt nhọc, có được không phí sức, thời này các Tỷ-

kheo, thành trì biên địa ấy được gọi là không bị chinh phục 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     111 

 

bởi quân địch ở bên ngoài và kẻ đồng minh phản nghịch ở 

bên trong. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, khi nào Thánh đệ tử 

thành tựu với bảy diệu pháp và bốn Thiền thuộc tăng thượng 

tâm, hiện tại lạc trú, có được không khó khăn, có được không 

mệt nhọc, có được không phí sức, thời này các Tỷ-kheo, 

Thánh đệ tử này được gọi là không bị Ma chinh phục, không 

bị ác chinh phục. Vị ấy thành tựu bảy pháp gì? 

13. Ví như, này các Tỷ-kheo, trong thành trì biên địa 

của vua có một cột trụ đâm sâu vào đất, khéo đóng, không bị 

dao động, không bị lay chuyển để bảo vệ những người ở 

trong thành và để chống cự những người bên ngoài. Cũng 

vậy, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử có lòng tin, tin tưởng ở sự 

giác ngộ của Như Lai: "Ðây là Thế Tôn, bậc A-la-hán, 

Chánh Ðẳng Giác, Minh Hạnh Túc, Thiện Thệ, Thế Gian 

Giải, Vô Thượng Sĩ, Ðiều Ngự Trượng Phu, Thiên Nhơn Sư, 

Phật, Thế Tôn". Với lòng tin làm cột trụ, này các Tỷ-kheo, 

Thánh đệ tử từ bỏ bất thiện, tu tập thiện, từ bỏ có tội, tu tập 

không có tội, gìn giữ tự thân thanh tịnh. Với diệu pháp thứ 

nhất này, vị ấy được thành tựu. 

14. Ví như, này các Tỷ-kheo, trong thành trì biên địa 

của vua có một con đường thông hào, vừa sâu và rộng để bảo 

vệ những người ở trong thành và để chống cự những người 

bên ngoài. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử có lòng 

xấu hổ. Vị ấy xấu hổ vì thân làm ác, vì miệng nói ác, vì ý 

nghĩ ác. Vị ấy xấu hổ vì bị rơi vào các ác, bất thiện pháp. Lấy 

xấu hổ làm con đường thông hào, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ 

tử từ bỏ bất thiện, tu tập thiện, từ bỏ có tội, tu tập không tội, 

gìn giữ tự thân thanh tịnh. Với diệu pháp thứ hai này, vị ấy 

được thành tựu. 

15. Ví như, này các Tỷ-kheo, trong thành trì biên địa 

của vua có một con đường đi vòng chung quanh, vừa cao vừa 



112     Chương VII - Bảy Pháp 

 

rộng để bảo vệ những người ở trong thành và để chống cự 

những người bên ngoài. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, Thánh 

đệ tử có lòng sợ hãi, sợ hãi vì thân làm ác, vì miệng nói ác, vì 

ý nghĩ ác. Vị ấy sợ hãi vì bị rơi vào các ác, bất thiện pháp. 

Lấy sợ hãi làm con đường đi vòng xung quanh, này các Tỷ-

kheo, Thánh đệ tử từ bỏ bất thiện, tu tập thiện, từ bỏ có tội, 

tu tập không tội, gìn giữ tự thân thanh tịnh. Với diệu pháp 

thứ ba này, vị ấy được thành tựu. 

16. Ví như, này các Tỷ-kheo, trong thành trì biên địa 

của vua có nhiều vũ khí được cất chứa, như cung tên và cây 

lao để bảo vệ những người ở trong thành và để chống cự 

những người bên ngoài. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, Thánh 

đệ tử là người nghe nhiều, thọ trì điều đã được nghe, cất chứa 

điều đã được nghe. Những pháp nào, sơ thiện, trung thiện, 

hậu thiện, có nghĩa, có văn, nói lên Phạm hạnh hoàn toàn 

viên mãn thanh tịnh. Các pháp như vậy được nghe nhiều, 

được thọ trì, được đọc cho thành thục, được ý khéo tùy quán, 

được khéo thể nhập với tri kiến. Lấy nghe nhiều làm vũ khí, 

này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử từ bỏ bất thiện, tu tập thiện, từ 

bỏ có tội, tu tập không tội, gìn giữ tự thân thanh tịnh. Với 

diệu pháp thứ tư này, vị ấy được thành tựu. 

17. Ví như, này các Tỷ-kheo, trong thành trì biên địa 

của vua có nhiều quân đội đồn trú, như những người cưỡi voi, 

những người cưỡi ngựa, những người cưỡi xe, những người 

cầm cung, những người cầm cờ, những quan lo chỗ ở, các 

lính lo vấn đề lương thực, những người con vua dõng mãnh, 

những bộ đội xung kích, đội voi lớn, các dũng sĩ, các binh sĩ 

mặc áo giáp, những con của nô tỳ, để bảo vệ những người ở 

trong thành và để chống cự những người bên ngoài. Cũng 

vậy, này các Tỷ-kheo, vị Thánh đệ tử sống tinh cần tinh tấn 

để đoạn tận các pháp bất thiện, để đầy đủ các pháp thiện, nỗ 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     113 

 

lực, kiên trì, không từ bỏ gánh nặng trong các thiện pháp. 

Lấy tinh tấn làm quân đội, này các Tỷ-kheo, vị thiện nam tử 

từ bỏ bất thiện, tu tập thiện, từ bỏ có tội, tu tập không tội, gìn 

giữ tự thân thanh tịnh. Với diệu pháp thứ năm này, vị ấy 

được thành tựu. 

18.Ví như, này các Tỷ kheo, trong thành trì biên địa của 

vua có người giữ cửa thành là người hiền trí, thông minh, có 

trí, ngăn chặn những người lạ mặt, cho vào những người 

quen biết để bảo vệ những người ở trong thành và để chống 

cự những người bên ngoài. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, vị 

Thánh đệ tử sống có chánh niệm thành tựu tối thắng niệm tuệ, 

nhớ đến và tùy niệm việc làm đã lâu ngày, lời nói đã lâu 

ngày. Với niệm làm người giữ cửa thành, này các Tỷ kheo, 

Thánh đệ tử từ bỏ bất thiện, tu tập thiện pháp từ bỏ có tội, tu 

tập không tội, gìn giữ tự thân thanh tịnh. Với diệu pháp thứ 

sáu này, vị ấy được thành tựu. 

19. Ví như, này các Tỷ-kheo, trong thành trì biên địa 

của vua có bức thành vừa cao vừa rộng, ngoài mặt trét vôi hồ 

để bảo vệ những người ở trong thành và để chống cự những 

người bên ngoài. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử là 

người có trí tuệ, thành tựu trí tuệ về sanh diệt, với sự Thánh 

thể nhập vào con đường đưa đến đoạn tận khổ đau. Với trí 

tuệ làm lớp vôi hồ trét bên ngoài, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ 

tử từ bỏ bất thiện, tu tập thiện, từ bỏ có tội, tu tập không tội, 

gìn giữ tự thân thanh tịnh. Với diệu pháp thứ bảy này, vị ấy 

được thành tựu. 

Với bảy diệu pháp này, vị ấy thành tựu. Thế nào là bốn 

Thiền thuộc tăng thượng tâm, hiện tại lạc trú, có được không 

khó khăn, có được không mệt nhọc, có được không phí sức? 

20. Ví như, này các Tỷ-kheo, trong thành trì biên địa 

của vua có nhiều cỏ, củi, nước được tích trữ để những người 



114     Chương VII - Bảy Pháp 

 

ở trong thành được an vui, khỏi sự lo ngại, được lạc trú và để 

chống những người bên ngoài. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, 

Thánh đệ tử ly dục, ly pháp bất thiện, chứng đạt và an trú sơ 

Thiền, một trạng thái hỷ lạc do ly dục sanh, có tầm có tứ để 

tự mình được an vui, khỏi sự lo ngại, được lạc trú và để bước 

vào Niết-bàn. 

21. Ví như, này các Tỷ-kheo, trong thành trì biên địa 

của vua có cất chứa nhiều lúa và lúa mì để những người ở 

trong thành được an vui, khỏi sự lo ngại, được lạc trú để 

chống cự những người bên ngoài. Cũng vậy, này các Tỷ-

kheo, Thánh đệ tử, do tịnh chỉ tầm và tứ, chứng đạt và an trú 

Thiền thứ hai, một trạng thái hỷ lạc do định sanh, không tầm 

không tứ, nội tĩnh nhất tâm để tự mình được an vui, không 

phải lo ngại, được lạc trú và để bước vào Niết-bàn. 

22. Ví như, này các Tỷ-kheo, trong thành trì biên địa 

của vua có cất chứa nhiều mè, đậu, các loại giả đậu và ngũ 

cốc để những người trong thành được an vui, khỏi sự lo ngại, 

được lạc trú và để chống cự những người bên ngoài. Cũng 

vậy, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử, do ly hỷ trú xả, chánh 

niệm, tỉnh giác, thân cảm sự lạc thọ mà các bậc Thánh gọi là 

xả niệm lạc trú, chứng đạt và an trú Thiền thứ ba để tự mình 

được an vui, không phải lo ngại, được lạc trú và để bước vào 

Niết-bàn. 

23. Ví như, này các Tỷ-kheo, trong thành trì biên địa 

của vua có nhiều dược phẩm được cất chứa ví như thục tô, 

dầu, mật, đường bánh, muối để những người trong thành 

được an vui, khỏi sự lo ngại, được lạc trú và để chống cự 

những người bên ngoài. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, Thánh 

đệ tử, do đoạn lạc, do đoạn khổ, chấm dứt hỷ ưu đã cảm thọ 

từ trước, chứng đạt và an trú Thiền thứ tư, không khổ không 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     115 

 

lạc, xả niệm thanh tịnh, để tự mình được an vui, khỏi sự lo 

ngại, được lạc trú và để bước vào Niết-bàn. 

Bốn Thiền này thuộc tăng thượng tâm, hiện tại lạc trú, 

có được không khó khăn, có được không mệt nhọc, có được 

không phí sức. 

Này các Tỷ-kheo, khi nào Thánh đệ tử thành tựu bảy 

diệu pháp này và bốn Thiền này, thuộc tăng thượng tâm, hiện 

tại lạc trú, có được không khó khăn, có được không mệt nhọc, 

có được không phí sức, này các Tỷ-kheo, đây gọi là Thánh 

đệ tử không bị ma chinh phục, không bị ác chinh phục. 

(VI) (64) Pháp Trí 

1. - Thành tựu bảy pháp, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

đáng được cung kính, đáng được tôn trọng, đáng được cúng 

dường, đáng được chắp tay, là ruộng phước vô thượng ở đời. 

Thế nào là bảy? 

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo là vị biết pháp, biết 

nghĩa, biết tự ngã, biết ước lượng, biết thời, biết hội chúng, 

biết người thắng kẻ liệt. Và này các Tỷ-kheo, thế nào là Tỷ-

kheo biết pháp? 

3. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo biết pháp: Khế 

Kinh, Ứng tụng, Ký thuyết, Phúng tụng, Vô vấn tự thuyết, 

Như thị thuyết, Bổn sanh, Pháp chưa từng có, Phương quảng. 

Này các Tỷ-kheo, nếu Tỷ-kheo không biết pháp: Khế kinh, 

Ứng tụng... Phương quảng, vị ấy ở đây không được gọi là vị 

biết pháp. Và này các Tỷ-kheo, nếu Tỷ-kheo biết pháp: Khế 

kinh, Ứng tụng... Phương quảng; do vậy, vị ấy được gọi là vị 

biết pháp. Như vậy là biết pháp. Thế nào là biết nghĩa? 

4. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo biết ý nghĩa của lời 

thuyết này, của lời thuyết kia: "Ðây là ý nghĩa của lời nói này, 



116     Chương VII - Bảy Pháp 

 

đây là ý nghĩa của lời nói này". Này các Tỷ-kheo, nếu Tỷ-

kheo không biết ý nghĩa của lời thuyết này, của lời thuyết kia: 

"Ðây là ý nghĩa của lời nói này, đây là ý nghĩa của lời nói 

này", thời ở đây, vị ấy không được gọi là vị biết nghĩa. Và 

này các Tỷ-kheo, nếu Tỷ-kheo biết ý nghĩa của lời thuyết này, 

của lời thuyết kia: "Ðây là ý nghĩa của lời nói này, đây là ý 

nghĩa của lời nói này"; do vậy, vị ấy được gọi là vị biết nghĩa. 

Ðây là biết pháp, biết nghĩa. Thế nào là tự biết? 

5. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo tự biết; "Cho đến 

như vậy, tôi có lòng tin, giữ giới, nghe nhiều, bố thí, trí tuệ, 

biện tài". Này các Tỷ-kheo, nếu Tỷ-kheo không biết tự ngã 

như vầy: "Cho đến như vậy, tôi có lòng tin, giữ giới, nghe 

nhiều, bố thí, trí tuệ, biện tài", thời ở đây, vị ấy không được 

gọi là vị biết tự ngã. Nếu Tỷ-kheo, này các Tỷ-kheo, biết tự 

ngã: "Cho đến như vậy, tôi có lòng tin, giữ giới, nghe nhiều, 

bố thí, trí tuệ, biện tài"; do vậy, vị ấy được gọi là vị biết tự 

ngã. Ðây là biết pháp, biết nghĩa, tự biết. Và thế nào là biết 

ước lượng? 

6. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo biết ước lượng 

(vừa đủ) trong khi nhận các vật dụng như y, đồ ăn khất thực, 

sàng tọa, dược phẩm trị bệnh. Này các Tỷ-kheo, nếu Tỷ-kheo 

không biết ước lượng vừa đủ khi nhận các vật dụng như y, 

đồ ăn khất thực, sàng tọa, dược phẩm trị bệnh, thời vị ấy ở 

đây không được gọi là vị biết ước lượng vừa đủ. Này các Tỷ-

kheo, nếu Tỷ-kheo biết ước lượng vừa đủ khi nhận các vật 

dụng như y, đồ ăn khất thực, sàng tọa, dược phẩm trị bệnh; 

do vậy vị ấy được gọi là vị biết ước lượng vừa đủ. Ðây là 

biết pháp, biết nghĩa, tự biết, biết ước lượng. Và thế nào là 

biết thời? 

7. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo biết thời: "Ðây là 

thời để tuyên thuyết, đây là thời chất vấn, đây là thời tu tập, 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     117 

 

đây là thời Thiền tịnh". Này các Tỷ-kheo, nếu Tỷ-kheo 

không biết thời: "Ðây là thời tuyên thuyết, đây là thời chất 

vấn, đây là thời tu tập, đây là thời Thiền tịnh", thời ở đây, vị 

ấy được gọi là không biết thời. Và này các Tỷ-kheo, nếu Tỷ-

kheo biết thời: Ðây là thời tuyên thuyết, đây là thời chất vấn, 

đây là thời tu tập, đây là thời Thiền tịnh"; do vậy, vị ấy được 

gọi là vị biết thời. Ðây là biết pháp, biết nghĩa, tự biết, biết 

vừa đủ, biết thời. Và thế nào là biết hội chúng? 

8. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo biết hội chúng: 

"Ðây là hội chúng Sát-đế-lỵ, đây là hội chúng Bà-la-môn, 

đây là hội chúng Gia chủ, đây là hội chúng Sa-môn. Ở đây, 

nên đi đến như vậy, nên đứng như vậy, nên ngồi như vậy, 

nên nói như vậy, nên im lặng như vậy". Này các Tỷ-kheo, 

nếu Tỷ-kheo không biết hội chúng: "Ðây là hội chúng Sát-

đế-lỵ, đây là hội chúng Bà-la-môn, đây là hội chúng Gia chủ, 

đây là hội chúng Sa-môn. Ở đây, nên đi đến như vậy, nên 

đứng như vậy, nên ngồi như vậy, nên nói như vậy, nên im 

lặng như vậy", thời ở đây, vị ấy không được gọi là "Vị biết 

hội chúng". Và này các Tỷ-kheo, nếu Tỷ-kheo biết hội chúng: 

"Ðây là hội chúng Sát-đế-lỵ, đây là hội chúng Bà-la-môn, 

đây là hội chúng Gia chủ, đây là hội chúng Sa-môn. Ở đây, 

nên đi đến như vậy, nên đứng như vậy, nên ngồi như vậy, 

nên nói như vậy, nên im lặng như vậy"; do vậy, được gọi là 

"Vị biết hội chúng". Ðây là biết pháp, biết nghĩa, tự biết, biết 

vừa đủ, biết thời, biết hội chúng. Và thế nào là biết người 

thắng liệt? 

9. Ở đây, này các Tỷ-kheo, với vị Tỷ-kheo, loài Người 

được biết theo hai hạng: một hạng ưa thấy các bậc Thánh, 

một hạng không ưa thấy các bậc Thánh. Người này không ưa 

thấy các bậc Thánh, do có việc ấy, đáng bị quở trách. Còn 

người này ưa thấy các bậc Thánh, do việc ấy, đáng được tán 



118     Chương VII - Bảy Pháp 

 

thán. Có hai hạng người nghe diệu pháp: một hạng người ưa 

nghe diệu pháp, một hạng người không ưa nghe diệu pháp. 

Hạng người này không ưa nghe diệu pháp, do sự việc ấy, 

đáng bị quở trách. Hạng người này ưa nghe diệu pháp, do sự 

việc ấy, đáng được tán thán. Có hai hạng người nghe diệu 

pháp: một hạng người lắng tai nghe diệu pháp, một hạng 

người không lắng tai nghe diệu pháp. Hạng người này không 

lắng tai nghe diệu pháp, do sự việc ấy, đáng bị quở trách. 

Hạng người này lắng tai nghe diệu pháp, do sự việc ấy, đáng 

được tán thán. Có hai hạng người lắng tai nghe pháp: một 

hạng người nghe xong, thọ trì pháp; một hạng người nghe 

xong, không thọ trì pháp. Người này nghe xong không thọ trì 

pháp, do sự việc ấy, đáng bị quở trách. Người này nghe xong 

thọ trì pháp, do sự việc ấy, đáng được tán thán. Có hai hạng 

người nghe xong thọ trì pháp: một hạng người quán sát ý 

nghĩa các pháp được thọ trì, một hạng người không quán sát 

ý nghĩa các pháp được thọ trì. Hạng người này không quán 

sát ý nghĩa các pháp được thọ trì, do sự việc ấy, đáng được 

quở trách. Hạng người này quán sát ý nghĩa các pháp được 

thọ trì, do sự việc ấy, đáng được tán thán. Có hai hạng người 

quán sát ý nghĩa các pháp được thọ trì: một hạng người sau 

khi hiểu nghĩa, sau khi hiểu pháp, đã thực hành pháp; tùy 

pháp; một hạng người sau khi hiểu nghĩa, sau khi hiểu pháp, 

không thực hành pháp, tùy pháp. Hạng người này sau khi 

hiểu nghĩa, sau khi hiểu pháp, không thực hành pháp, tùy 

pháp, do sự việc ấy, đáng bị quở trách. Hạng người này sau 

khi hiểu nghĩa, sau khi hiểu pháp, thực hành pháp, tùy pháp, 

do sự việc ấy, đáng được tán thán. Có hai hạng người sau khi 

hiểu nghĩa, sau khi hiểu pháp đã thực hành pháp; tùy pháp; 

một hạng người thực hành với mục đích tự lợi, không có lợi 

tha; một hạng người thực hành với mục đích tự lợi và lợi tha. 

Hạng người này thực hành với mục đích tự lợi, không có lợi 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     119 

 

tha, do sự việc ấy, đáng bị quở trách. Hạng người này thực 

hành với mục đích tự lợi và lợi tha, do sự việc ấy, đáng được 

tán thán. Như vậy, này các Tỷ-kheo, đối với Tỷ-kheo, loài 

Người được biết theo hai hạng. Như vậy, này các Tỷ-kheo, là 

Tỷ-kheo biết hạng người thắng liệt. 

Do thành tựu bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

đáng được cung kính, đáng được tôn trọng, đáng được cúng 

dường, đáng được chắp tay, là ruộng phước vô thượng ở đời. 

(V) (65) Cây Kovilàra Pàricchattaka 

1. - Này các Tỷ-kheo, khi nào cây Kovilàra 

Pàricchattaka của chư Thiên Tàvatimsa bắt đầu khô héo lá, 

thời khi ấy, này các Tỷ-kheo, chư Thiên ở cõi Tàvatimsa 

hoan hỷ nghĩ rằng: "Nay lá của cây Kovilàra Pàricchattaka 

đã khô héo, không bao lâu lá sẽ rụng". Này các Tỷ-kheo, 

trong khi cây Kovilàra Pàricchattaka của chư Thiên 

Tàvatimsa rụng lá, thời khi ấy, này các Tỷ-kheo, chư Thiên ở 

cõi Tàvatimsa hoan hỷ nghĩ rằng: "Nay cây Kovilàra 

Pàricchattaka đã rụng lá, không bao lâu, mầm non cánh hoa 

sẽ mọc ra". Này các Tỷ-kheo, trong khi cây Kovilàra 

Pàricchattaka của chư Thiên Tàvatimsa mọc ra mầm non 

cánh hoa, trong khi ấy, này các Tỷ-kheo, chư Thiên 

Tàvatimsa hoan hỷ nghĩ rằng: "Nay cây Kovilàra 

Pàricchattaka mọc ra mầm non cánh hoa, không bao lâu, đọt 

non cánh hoa sẽ mọc ra". Này các Tỷ-kheo, trong khi cây 

Kovilàra Pàricchattaka mọc ra đọt non cánh hoa, này các Tỷ-

kheo, trong khi ấy, chư Thiên Tàvatimsa hoan hỷ nghĩ rằng: 

"Nay cây Kovilàra Pàricchattaka mọc ra đọt non cánh hoa, 

không bao lâu các nụ hoa... sẽ được sanh ra". Này các Tỷ-

kheo, trong khi cây Kovilàra Pàricchattaka của chư Thiên 

Tàvatimsa sanh ra nụ hoa, này các Tỷ-kheo, trong khi ấy, 

chư Thiên Tàvatimsa hoan hỷ nghĩ rằng: "Nay cây Kovilàra 



120     Chương VII - Bảy Pháp 

 

Pàricchattaka sanh ra nụ hoa, không bao lâu, các bông hoa sẽ 

được sanh ra". Này các Tỷ-kheo, trong khi cây Kovilàra sanh 

ra các bông hoa, này các Tỷ-kheo, trong khi ấy, chư Thiên 

Tàvatimsa hoan hỷ nghĩ rằng: "Nay cây Kovilàra 

Pàricchattaka sanh ra các bông hoa, không bao lâu, các bông 

hoa sẽ được nở toàn diện". Này các Tỷ-kheo, trong khi cây 

Kovilàra có bông hoa được nở toàn diện, này các Tỷ-kheo, 

chư Thiên Tàvatimsa hoan hỷ, chơi đùa trong bốn tháng chư 

Thiên, dưới gốc cây Kovilàra Pàricchattaka, vui chơi thọ 

hưởng, tận hưởng năm dục công đức. Này các Tỷ-kheo, khi 

cây Kovilàra Pàricchattaka nở toàn diện các bông hoa, mùi 

hương bay tràn xung quanh đến năm mươi do tuần; thuận gió, 

mùi hương bay đến một trăm do tuần. Ðây là uy lực của cây 

Kovilàra Pàricchattaka. 

2. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, khi Thánh đệ tử nghĩ 

đến xuất gia, từ bỏ gia đình, sống không gia đình, trong khi 

ấy, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử như lá héo của cây 

Kovilàra Pàricchattaka của chư Thiên Tàvatimsa. Này các 

Tỷ-kheo, trong khi ấy Thánh đệ tử cạo bỏ râu tóc, đắp áo cà-

sa, xuất gia, từ bỏ gia đình, sống không gia đình, này các Tỷ-

kheo, trong khi ấy, Thánh đệ tử như cây Kovilàra 

Pàricchattaka của chư Thiên Tàvatimsa bị lá rụng. Này các 

Tỷ-kheo, trong khi vị Thánh đệ tử ly dục... chứng đạt và an 

trú sơ Thiền, một trạng thái hỷ lạc do ly dục sanh, có tầm, có 

tứ. Này các Tỷ-kheo, trong khi ấy, Thánh đệ tử như mầm 

non cánh hoa được sanh của cây Kovilàra Pàricchattaka của 

chư Thiên Tàvatimsa. Này các Tỷ-kheo, trong khi Thánh đệ 

tử làm cho tịnh chỉ tầm và tứ... chứng đạt và an trú Thiền thứ 

hai, trong khi ấy, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử như đọt non 

cánh hoa được sanh của cây Kovilàra Pàricchattaka của chư 

Thiên Tàvatimsa. Này các Tỷ-kheo, trong khi Thánh đệ tử ly 

hỷ, trú xả... chứng đạt và an trú Thiền thứ ba, này các Tỷ-



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     121 

 

kheo, trong khi ấy, Thánh đệ tử như nụ hoa được sanh của 

cây Kovilàra Pàricchattaka của chư Thiên Tàvatimsa. Này 

các Tỷ-kheo, trong khi vị Thánh đệ tử đoạn lạc... chứng đạt 

và an trú Thiền thứ tư, này các Tỷ-kheo, trong khi ấy, Thánh 

đệ tử như các bông hoa được sanh của cây Kovilàra 

Pàricchattaka của chư Thiên Tàvatimsa. Này các Tỷ-kheo, 

trong khi vị Thánh đệ tử do đoạn diệt các lậu hoặc... chứng 

ngộ, chứng đạt và an trú, này các Tỷ-kheo, trong khi ấy, 

Thánh đệ tử như các bông hoa được nở toàn diện của cây 

Kovilàra Pàricchattaka của chư Thiên Tàvatimsa. Này các 

Tỷ-kheo, trong khi ấy, chư Ðịa thần tuyên bố lớn tiếng: "Vị 

Tôn giả với tên họ thế này, đồng trú cùng một lòng tin với 

Tôn giả với họ tên thế này đã xuất gia từ làng như vậy, từ thị 

trấn như vậy, từ bỏ gia đình, sống không gia đình, sau khi 

đoạn diệt các lậu hoặc... chứng ngộ, chứng đạt và an trú...". 

Sau khi nghe tiếng của chư Ðịa thần, chư Thiên Bốn Thiên 

vương thiên... chư Thiên Tàvatimsa... chư Thiên Yàma... chư 

Thiên Tusità... chư Thiên Hóa lạc thiên... chư Thiên Tha hóa 

Tự tại... chư Thiên Phạm chúng tuyên bố lớn tiếng: "Vị Tôn 

giả với tên họ thế này, đồng trú cùng một lòng tin với Tôn 

giả với họ tên như thế này đã xuất gia từ làng như vậy, từ thị 

trấn như vậy, từ bỏ gia đình, sống không gia đình, sau khi 

đoạn diệt các lậu hoặc ngay trong hiện tại, tự mình thắng trí, 

chứng ngộ, chứng đạt và an trú vô lậu tâm giải thoát, tuệ giải 

thoát". 

Như vậy trong sát-na ấy, trong giây phút ấy, tiếng ấy 

truyền đến Phạm thiên giới. Ðây là uy lực của Tỷ-kheo đã 

đoạn tận các lậu hoặc. 

(VI) (66) Vị Tỷ Kheo Phải Kính Trọng Ai? 

1. Rồi Tôn giả Sàriputta, trong khi sống một mình, 

Thiền tịnh, tâm tư suy nghĩ như sau khởi lên: "Vị Tỷ-kheo 



122     Chương VII - Bảy Pháp 

 

cung kính tôn trọng, sống nương tựa ai để có thể từ bỏ bất 

thiện, tu tập thiện?" Rồi Tôn giả Sàriputta suy nghĩ như sau: 

"Tỷ-kheo cung kính tôn trọng, sống nương tựa Ðạo Sư để có 

thể từ bỏ bất thiện, tu tập thiện. Tỷ-kheo cung kính tôn trọng, 

sống nương tựa Pháp... chúng Tăng... Học pháp... Ðịnh... 

không phóng dật... Tỷ-kheo cung kính, tôn trọng, sống 

nương tựa tiếp đón thân tình để có thể từ bỏ bất thiện, tu tập 

thiện". Rồi Tôn giả Sàriputta lại suy nghĩ như sau: "Những 

pháp này trong ta đã được thanh tịnh trong sáng. Vậy ta hãy 

đi đến Thế Tôn và báo cho Thế Tôn rõ những pháp này, như 

vậy các pháp này sẽ được thanh tịnh trong ta và được xem là 

trong sạch hơn nữa. Ví như một người tìm được một đồng 

tiền vàng lớn, thanh tịnh trong sáng. Người ấy suy nghĩ như 

sau: "Ta hãy đi đến người thợ vàng và đưa xem đồng tiền 

vàng này. Ðồng tiền vàng này được ta đưa cho người thợ 

vàng như vậy sẽ được thanh tịnh và trong sáng hơn nữa". 

Cũng vậy, các pháp này ở nơi ta được thanh tịnh, trong sáng. 

Ta hãy đi đến Thế Tôn và báo cho Thế Tôn rõ những pháp 

này. Như vậy các pháp này sẽ được thanh tịnh trong ta và 

được xem là trong sạch hơn nữa". Rồi Tôn giả Sàriputta, vào 

buổi chiều, từ Thiền tịnh đứng dậy đến Thế Tôn; sau khi đến, 

đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. Ngồi xuống một 

bên, Tôn giả Sàriputta bạch Thế Tôn: 

2. - Ở đây, bạch Thế Tôn, trong khi con sống một mình 

Thiền tịnh, tâm tư suy nghĩ như sau khởi lên nơi con: "Tỷ-

kheo cung kính tôn trọng, sống nương tựa ai để có thể từ bỏ 

bất thiện, tu tập thiện?" Rồi bạch Thế Tôn, con suy nghĩ như 

sau: "Tỷ-kheo cung kính tôn trọng, sống nương tựa Ðạo Sư 

để có thể từ bỏ bất thiện, tu tập thiện. Tỷ-kheo cung kính tôn 

trọng, sống nương tựa Pháp... chúng Tăng... Học pháp... 

Ðịnh... không phóng dật... tiếp đón thân tình để có thể từ bỏ 

bất thiện, tu tập thiện".. Rồi bạch Thế Tôn, con lại suy nghĩ 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     123 

 

như sau: "Những pháp này trong ta đã được thanh tịnh trong 

sáng. Vậy ta hãy đi đến Thế Tôn và báo cho Thế Tôn rõ 

những pháp này, như vậy các pháp này sẽ được thanh tịnh 

trong ta và được xem là trong sạch hơn nữa. Ví như một 

người tìm được một đồng tiền vàng lớn, thanh tịnh trong 

sáng. Người ấy suy nghĩ như sau: "Ta hãy đi đến người thợ 

vàng và đưa xem đồng tiền vàng này. Ðồng tiền vàng này 

được ta đưa cho người thợ vàng như vậy sẽ được thanh tịnh 

và trong sáng hơn nữa". Cũng vậy, các pháp này ở nơi ta 

được thanh tịnh, trong sáng. Ta hãy đi đến Thế Tôn và báo 

cho Thế Tôn rõ những pháp này. Như vậy các pháp này sẽ 

được thanh tịnh trong ta và được xem là trong sạch hơn nữa". 

- Lành thay, lành thay, này Sàriputta! Này Sàriputta, 

Tỷ-kheo cung kính tôn trọng, sống nương tựa Ðạo Sư, có thể 

từ bỏ bất thiện, tu tập thiện. Này Sàriputta, Tỷ-kheo cung 

kính, tôn trọng, sống nương tựa Pháp... chúng Tăng... Học 

pháp... Ðịnh... không phóng dật...Này Sariputta, Tỷ-kheo 

cung kính, tôn trọng, sống nương tựa tiếp đón thân tình để có 

thể từ bỏ bất thiện, tu tập thiện. 

Khi được nói vậy, Tôn giả Sàriputta bạch Thế Tôn: 

3. - Bạch Thế Tôn, lời nói vắn tắt này của Thế Tôn, con 

hiểu ý nghĩa một cách rộng rãi như sau: Bạch Thế Tôn, chắc 

chắn Tỷ-kheo nào không cung kính Ðạo Sư, sẽ cung kính 

Pháp, sự kiện này không xảy ra. Bạch Thế Tôn, Tỷ-kheo nào 

không cung kính Ðạo Sư, vị ấy cũng không cung kính Pháp. 

Bạch Thế Tôn, chắc chắn Tỷ-kheo nào không cung kính Ðạo 

Sư, không cung kính Pháp sẽ cung kính chúng Tăng, sự kiện 

này không xảy ra. Bạch Thế Tôn, Tỷ-kheo nào không cung 

kính Ðạo Sư, không cung kính Pháp, vị ấy cũng không cung 

kính chúng Tăng. Bạch Thế Tôn, chắc chắn Tỷ-kheo nào 

không cung kính Ðạo Sư, không cung kính Pháp, không 



124     Chương VII - Bảy Pháp 

 

cung kính chúng Tăng, sẽ cung kính Học pháp, sự kiện này 

không xảy ra. Bạch Thế Tôn, Tỷ-kheo nào không cung kính 

Ðạo Sư, không cung kính Pháp, không cung kính chúng 

Tăng, vị ấy cũng không cung kính học pháp. Bạch Thế Tôn, 

chắc chắn Tỷ-kheo nào không cung kính Ðạo Sư, không 

cung kính Pháp, không cung kính chúng Tăng, không cung 

kính Học pháp, sẽ cung kính Thiền định. Sự kiện này không 

xảy ra. Bạch Thế Tôn, Tỷ-kheo nào không cung kính Ðạo Sư, 

không cung kính Pháp, không cung kính chúng Tăng, không 

cung kính Học pháp, vị ấy cũng không cung kính Thiền định. 

Bạch Thế Tôn, chắc chắn Tỷ-kheo nào không cung kính Ðạo 

Sư, không cung kính Pháp, không cung kính chúng Tăng, 

không cung kính Học pháp, không cung kính Thiền định, sẽ 

cung kính không phóng dật, sự kiện này không xảy ra. Bạch 

Thế Tôn, Tỷ-kheo nào không cung kính Ðạo Sư, không cung 

kính Pháp, không cung kính chúng Tăng, không cung kính 

Học pháp, không cung kính Thiền định, vị ấy cũng không 

cung kính không phóng dật. Bạch Thế Tôn, chắc chắn Tỷ-

kheo nào không cung kính Ðạo Sư, không cung kính Pháp, 

không cung kính chúng Tăng, không cung kính Học pháp, 

không cung kính Thiền định, không cung kính không phóng 

dật, sẽ cung kính tiếp đón thân tình, sự kiện này không xảy ra. 

Bạch Thế Tôn, Tỷ-kheo nào không cung kính Ðạo Sư, không 

cung kính Pháp, không cung kính chúng Tăng, không cung 

kính Học pháp, không cung kính Thiền định, không cung 

kính không phóng dật, vị ấy cũng không cung kính tiếp đón 

thân tình. 

Bạch Thế Tôn, Tỷ-kheo nào cung kính Ðạo Sư, sẽ 

không cung kính Pháp, sự kiện này không xảy ra. Bạch Thế 

Tôn, Tỷ-kheo nào cung kính Ðạo Sư, vị ấy cũng cung kính 

Pháp. Bạch Thế Tôn, Tỷ-kheo nào cung kính Ðạo Sư, cung 

kính Pháp sẽ không cung kính chúng Tăng, sự kiện này 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     125 

 

không xảy ra. Bạch Thế Tôn, vị Tỷ-kheo nào cung kính Ðạo 

Sư, cung kính Pháp, vị ấy cũng cung kính chúng Tăng. Bạch 

Thế Tôn, chắc chắn vị Tỷ-kheo nào cung kính Ðạo Sư, cung 

kính Pháp, cung kính chúng Tăng, sẽ không cung kính Học 

pháp, sự kiện này không xảy ra. Bạch Thế Tôn, Tỷ-kheo nào 

cung kính Ðạo Sư, cung kính Pháp, cung kính chúng Tăng, 

vị ấy cũng cung kính học pháp. Bạch Thế Tôn, chắc chắn 

Tỷ-kheo nào cung kính Ðạo Sư, cung kính Pháp, cung kính 

chúng Tăng, cung kính Học pháp, sẽ không cung kính Thiền 

định, sự kiện này không xảy ra. Bạch Thế Tôn, Tỷ-kheo nào 

cung kính Ðạo Sư, cung kính Pháp, cung kính chúng Tăng, 

cung kính Học pháp, vị ấy cũng cung kính Thiền định. Bạch 

Thế Tôn, chắc chắn Tỷ-kheo nào cung kính Ðạo Sư, cung 

kính Pháp, cung kính chúng Tăng, cung kính Học pháp, cung 

kính Thiền định, sẽ không cung kính không phóng dật, sự 

kiện này không xảy ra. Bạch Thế Tôn, Tỷ-kheo nào cung 

kính Ðạo Sư, cung kính Pháp, cung kính chúng Tăng, cung 

kính Học pháp, cung kính Thiền định, vị ấy cũng cung kính 

không phóng dật. Bạch Thế Tôn, chắc chắn Tỷ-kheo nào 

cung kính Ðạo Sư, cung kính Pháp, cung kính chúng Tăng, 

cung kính Học pháp, cung kính Thiền định, cung kính không 

phóng dật, sẽ không cung kính tiếp đón thân tình, sự kiện 

này không xảy ra. Bạch Thế Tôn, Tỷ-kheo nào cung kính 

Ðạo Sư, cung kính Pháp, cung kính chúng Tăng, cung kính 

Học pháp, cung kính Thiền định, cung kính không phóng dật, 

vị ấy cũng cung kính tiếp đón thân tình. Bạch Thế Tôn, với 

lời vắn tắt này của Thế Tôn, con hiểu ý nghĩa một cách rộng 

rãi như vậy. 

4. - Lành thay, lành thay, này Sàriputta! Lành thay, này 

Sàriputta, với lời nói vắn tắt này của Ta, Thầy đã hiểu một 

cách rộng rãi như vậy. Này Sàriputta, thật vậy, Tỷ-kheo nào 

không cung kính Ðạo Sư, sẽ cung kính Pháp, sự kiện này 



126     Chương VII - Bảy Pháp 

 

không xảy ra. Này Sàriputta, Tỷ-kheo nào không cung kính 

bậc Ðạo Sư, vị ấy cũng không cung kính Pháp... Này 

Sàriputta, vị Tỷ-kheo nào không cung kính Ðạo Sư... không 

cung kính Pháp... không cung kính chúng Tăng... không cung 

kính Học pháp... không cung kính Thiền định... . không cung 

kính không phóng dật, sẽ cung kính tiếp đón thân tình, sự 

kiện này không xảy ra. Này Sàriputta, Tỷ-kheo nào không 

cung kính Ðạo Sư, không cung kính Pháp, không cung kính 

chúng Tăng, không cung kính Học pháp, không cung kính 

Thiền định, không cung kính không phóng dật, vị ấy cũng 

không cung kính tiếp đón thân tình. 

Này Sàriputta, chắc chắn Tỷ-kheo nào cung kính Ðạo 

sư, sẽ không cung kính Pháp, sự kiện này không xảy ra. Này 

Sàriputta, Tỷ-kheo nào cung kính Ðạo Sư, vị ấy cũng cung 

kính Pháp... Này Sàriputta, vị Tỷ-kheo nào cung kính Ðạo 

Sư... cung kính Pháp... cung kính chúng Tăng... cung kính 

Học pháp... cung kính Thiền định... cung kính không phóng 

dật, sẽ không cung kính tiếp đón thân tình, sự kiện này 

không xảy ra. Này Sàriputta, Tỷ-kheo nào cung kính Ðạo Sư, 

cung kính Pháp, cung kính chúng Tăng, cung kính Học pháp, 

cung kính Thiền định, cung kính không phóng dật, vị ấy 

cũng cung kính tiếp đón thân tình. Này Sàriputta, lời nói vắn 

tắt này của Ta, ý nghĩa cần phải được thấy một cách rộng rãi 

như vậy. 

(VII) (67) Sự Tu Tập 

1. - Này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo không chí tâm trong sự 

tu tập khởi lên ước muốn như sau: "Mong rằng tâm ta được 

giải thoát khỏi các lậu hoặc, không có chấp thủ!" Tuy vậy, 

tâm vị ấy cũng không giải thoát khỏi các lậu hoặc, không có 

chấp thủ. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     127 

 

Vì cớ sao? Phải nói rằng vì vị ấy không có tu tập. 

Không có tu tập cái gì? Không có tu tập Bốn niệm xứ, không 

có tu tập Bốn chánh cần, không có tu tập Bốn như ý túc, 

không có tu tập Năm căn, không có tu tập Năm lực, không có 

tu tập Bảy Bồ-đề phần, không có tu tập Thánh đạo tám ngành. 

Ví như, này các Tỷ-kheo, có tám, mười hay mười hai 

trứng gà, không được con gà mái ấp nằm đúng cách, không 

được ấp nóng đúng cách, không được ấp dưỡng đúng cách. 

Dầu cho con gà mái ấy khởi lên ý muốn: "Mong rằng 

những con gà con của ta, với chân móng và đỉnh đầu, hay với 

miệng và mỏ, sau khi làm bể vỏ trứng, được sanh ra một 

cách an toàn, tuy vậy, các con gà con ấy không có thể, với 

chân, móng, đỉnh đầu hay với miệng và mỏ, sau khi làm bể 

vỏ trứng, được sanh ra một cách an toàn! 

Vì cớ sao? Này các Tỷ-kheo, tám, mười hay mười hai 

trứng gà mái ấy không được con gà mái nằm ấp một cách 

đúng đắn, ấp nóng một cách đúng đắn, ấp dưỡng một cách 

đúng đắn. 

Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo không chú tâm 

trong sự tu tập, dầu cho có khởi lên ý muốn: "Mong rằng tâm 

ta được giải thoát khỏi các lậu hoặc không có chấp thủ"; tuy 

vậy, tâm vị ấy cũng không giải thoát khỏi các lậu hoặc, 

không có chấp thủ. 

Vì cớ sao? Phải nói rằng vì vị ấy không có tu tập. 

Không có tu tập cái gì? Không có tu tập Bốn niệm xứ... 

không có tu tập Thánh đạo tám ngành. 

2. Này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo sống chú tâm trong sự tu 

tập, dầu cho không khởi lên ước muốn: "Mong rằng tâm ta 

được giải thoát khỏi các lậu hoặc, không có chấp thủ"; tuy 



128     Chương VII - Bảy Pháp 

 

vậy, tâm vị ấy được giải thoát khỏi các lậu hoặc không có 

chấp thủ. 

Vì cớ sao? Phải nói rằng vì vị ấy có tu tập. Có tu tập cái 

gì? Có tu tập Bốn niệm xứ, có tu tập Bốn chánh cần, có tu 

tập Bốn như ý túc, có tu tập Năm căn, có tu tập Năm lực, có 

tu tập Bảy giác chi, có tu tập Thánh đạo tám ngành. 

Ví như, này các Tỷ-kheo, có tám, mười hay mười hai 

trứng gà. Các trứng ấy được con gà mái ấp nằm đúng cách, 

ấp nóng một cách đúng đắn, ấp dưỡng một cách đúng đắn. 

Dầu cho con gà mái ấy không khởi lên ý muốn: "Mong rằng 

những con gà con của ta, với chân móng và đỉnh đầu, hay với 

miệng và mỏ, sau khi làm bể vỏ trứng, được sanh ra một 

cách an toàn!", tuy vậy, các con gà con ấy có thể với chân, 

móng, đỉnh đầu hay với miệng và mỏ, sau khi làm bể vỏ 

trứng, được sanh ra một cách an toàn. 

Vì cớ sao? Này các Tỷ-kheo, tám, mười hay mười hai 

trứng gà được con gà mái ấy ấp nằm một cách đúng đắn, ấp 

nóng một cách đúng đắn, ấp dưỡng một cách đúng đắn. 

Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo sống chú tâm tu 

tập, dầu cho vị ấy không khởi lên ý muốn: "Mong rằng tâm 

ta được giải thoát khỏi các lậu hoặc không có chấp thủ"; tuy 

vậy, tâm vị ấy vẫn được giải thoát khỏi các lậu hoặc, không 

có chấp thủ. 

Vì cớ sao? Phải nói rằng vì vị ấy có tu tập. Tu tập cái gì? 

Có tu tập Bốn niệm xứ... có tu tập Thánh đạo tám ngành. 

Ví như, này các Tỷ-kheo, một người thợ nề hay đệ tử 

người thợ nề, khi nhìn vào cán búa, thấy dấu các ngón tay và 

dấu ngón tay cái. Người ấy không có thể biết được như sau: 

"Hôm nay từng ấy cán búa của ta bị hao mòn, hôm qua từng 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     129 

 

ấy, các ngày khác từng ấy". Nhưng người ấy biết được cán 

búa bị hao mòn trên sự hao mòn của cán búa. 

Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo chú tâm trong sự 

tu tập không có biết như sau: "Hôm nay từng ấy lậu hoặc của 

ta được đoạn tận, hôm qua từng ấy, các ngày khác từng ấy". 

Nhưng vị ấy biết được các lậu hoặc được đoạn tận trên sự 

đoạn tận các lậu hoặc. 

Ví như, này các Tỷ-kheo, một chiếc thuyền đi biển, có 

đầy đủ cột buồm và dây buồm bị mắc cạn sáu tháng do thiếu 

nước trong mùa đông, các cột buồm và dây buồm bị gió và 

mặt trời làm hư hỏng. Rồi bị nước mưa đổ xuống trong mùa 

mưa, chúng bị hư dần và mục nát một cách dễ dàng. 

Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo sống chú tâm 

trong sự tu tập, các kiết sử rất dễ bị yếu dần và mục nát. 

(VIII) (68) Lửa 

1. Như vầy tôi nghe: 

Một thời, Thế Tôn đang bộ hành giữa dân chúng 

Kosala, cùng với đại chúng Tỷ-kheo. Trong khi đang đi trên 

con đường, Thế Tôn thấy tại một địa điểm, một nhóm lửa lớn 

đang cháy đỏ, cháy đỏ rực, cháy đỏ lửa ngọn. Thấy vậy, Ngài 

bước xuống đường và ngồi trên chỗ đã soạn sẵn, dưới một 

gốc cây. Ngồi xuống, Thế Tôn gọi các Tỷ-kheo: 

- Này các Tỷ-kheo, các Thầy có thấy nhóm lửa lớn ấy 

đang cháy đỏ, cháy đỏ rực, cháy đỏ lửa ngọn không? 

- Thưa có, bạch Thế Tôn. 

- Các Thầy nghĩ thế nào, này các Tỷ-kheo, việc nào là 

tốt hơn: ôm ấp, ngồi gần hay nằm gần nhóm lửa lớn ấy đang 

cháy đỏ, cháy đỏ rực, cháy đỏ lửa ngọn, hay ôm ấp, ngồi gần, 



130     Chương VII - Bảy Pháp 

 

nằm gần tay chân mềm mại non trẻ của người con gái Sát-đế-

lỵ, hay người con gái Bà-la-môn, hay người con gái gia chủ? 

- Bạch Thế Tôn, việc này là tốt hơn: Ôm ấp, ngồi gần, 

hay nằm gần tay chân mềm mại non trẻ của người con gái 

Sát-đế-lỵ, hay người con gái Bà-la-môn, hay người con gái 

gia chủ. Khổ đau, bạch Thế Tôn, là ôm ấp, ngồi gần hay nằm 

gần nhóm lửa lớn ấy đang cháy đỏ, cháy đỏ rực, cháy đỏ lửa 

ngọn! 

- Ta tuyên bố cho các Thầy, này các Tỷ-kheo, Ta nói rõ 

cho các Thầy, này các Tỷ-kheo, với một người ác giới, theo 

ác pháp, sở hành bất tịnh, đáng nghi ngờ những hành vi che 

đậy, không phải Sa-môn, nhưng tự nhận là Sa-môn, không 

sống Phạm hạnh, nhưng tự nhận sống Phạm hạnh, nội tâm 

hôi hám, ứ đầy tham dục, tánh tình bất tịnh. Thật là tốt hơn 

cho người ấy ôm ấp, ngồi gần hay nằm gần nhóm lửa lớn ấy 

đang cháy đỏ, cháy đỏ rực, cháy đỏ lửa ngọn. Vì cớ sao? Vì 

do nguyên nhân ấy, này các Tỷ-kheo, người ấy có thể đi đến 

chết, hay đi đến gần như chết, nhưng không vì nhân duyên ấy, 

sau khi thân hoại mạng chung, có thể sanh vào cõi dữ, ác thú, 

đọa xứ, địa ngục. Nhưng này các Tỷ-kheo, khi một người ác 

giới theo ác pháp... tánh tình bất tịnh, ôm ấp, ngồi gần, hay 

nằm gần tay chân mềm mại non trẻ của người con gái Sát-đế-

lỵ, hay người con gái Bà-la-môn, hay người con gái gia chủ; 

như vậy, này các Tỷ-kheo, khiến cho vị ấy bất hạnh đau khổ 

lâu dài, sau khi thân hoại mạng chung, sanh vào cõi dữ, ác 

thú, đọa xứ, địa ngục. 

2. Các Thầy nghĩ thế nào, này các Tỷ-kheo, việc gì là 

tốt hơn: Một người lực sĩ, với sợi dây đuôi ngựa chắc chắn, 

cuốn vào hai ống chân rồi siết mạnh, sợi dây ấy cắt đứt da 

ngoài, sau khi cắt đứt da ngoài, lại cắt đứt da trong, sau khi 

cắt đứt da trong, lại cắt đứt thịt, sau khi cắt đứt thịt, lại cắt 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     131 

 

đứt dây gân, sau khi cắt đứt dây gân, lại cắt đứt xương, sau 

khi cắt đứt xương va chạm tủy và dừng lại; hay là nhận sự 

đảnh lễ của các Sát-đế-lỵ đại phú hay các Bà-la-môn đại phú, 

hay các gia chủ đại phú? 

- Bạch Thế Tôn, việc này là tốt hơn: Nhận sự vái chào 

của các Sát-đế-lỵ đại phú, hay các Bà-la-môn đại phú, hay 

các gia chủ đại phú. Khổ đau, bạch Thế Tôn, là người lực sĩ, 

với sợi dây đuôi ngựa chắc chắn... va chạm tủy và dừng lại. 

- Ta tuyên bố cho các Thầy, này các Tỷ-kheo, Ta nói rõ 

cho các Thầy, này các Tỷ-kheo, với một người ác giới, theo 

ác pháp,... ứ đầy tham dục, tánh tình bất tịnh, thật là tốt hơn 

bị một người lực sĩ, với sợi dây đuôi ngựa chắc chắn... va 

chạm tủy và dừng lại. Vì cớ sao? Vì do nguyên nhân ấy, này 

các Tỷ-kheo, người ấy đi đến chết, hay đi đến khổ gần như 

chết, nhưng không vì nhân duyên ấy, sau khi thân hoại mạng 

chung, có thể sanh vào cõi dữ, ác thú, đọa xứ, địa ngục. 

Nhưng này các Tỷ-kheo, khi một người ác giới, theo ác pháp, 

tánh tình bất tịnh, nhận sự đảnh lễ của các Sát-đế-lỵ đại phú, 

hay các Bà-la-môn đại phú, hay các đại gia chủ đại phú; như 

vậy khiến cho vị ấy bất hạnh đau khổ lâu dài, sau khi thân 

hoại mạng chung, sanh vào cõi dữ, ác thú, đọa xứ, địa ngục. 

3. Các Thầy nghĩ thế nào, này các Tỷ-kheo, việc nào là 

tốt hơn: Bị một người lực sĩ, với cây kiếm sắc bén, được dầu 

rửa sạch, đập vào giữa ngực; hay là thọ nhận chấp tay vái 

chào của các Sát-đế-lỵ đại phú, hay các Bà-la-môn đại phú, 

hay gia chủ đại phú? 

- Bạch Thế Tôn, việc này là tốt hơn, (tức là) thọ nhận 

chấp tay vái chào của các Sát-đế-lỵ, đại phú, hay các Bà-la-

môn đại phú, hay các gia chủ đại phú. Khổ đau, bạch Thế 

Tôn, là bị người lực sĩ, với cây kiếm sắc bén, được dầu rửa 

sạch, đập vào giữa ngực. 



132     Chương VII - Bảy Pháp 

 

- Ta tuyên bố cho các Thầy, này các Tỷ-kheo, Ta nói rõ 

cho các Thầy, này các Tỷ-kheo, với một người ác giới, theo 

ác pháp... tánh tình bất tịnh, thật là tốt hơn bị một người lực 

sĩ với cây gươm sắc bén, được dầu rửa sạch, đập vào giữa 

ngực. Vì cớ sao? Vì do nguyên nhân ấy, này các Tỷ-kheo, 

người ấy đi đến chết hay đi đến khổ gần như chết. Nhưng 

không vì nhân duyên ấy, sau khi thân hoại mạng chung, có 

thể sanh vào cõi dữ, ác thú, đọa xứ, địa ngục. Nhưng này các 

Tỷ-kheo, khi một người ác giới, theo ác pháp... tánh tình bất 

tịnh, thọ nhận chắp tay vái chào của các Sát-đế-lỵ đại phú, 

hay các Bà-la-môn đại phú, hay các gia chủ đại phú; như vậy 

khiến cho vị ấy bất hạnh, đau khổ lâu dài, sau khi thân hoại 

mạng chung, sanh vào cõi dữ, ác thú, đọa xứ, địa ngục. 

4. Các Thầy nghĩ thế nào, này các Tỷ-kheo, việc nào là 

tốt hơn: Bị một người lực sĩ với các tấm sắt nóng đang cháy 

đỏ, cháy đỏ rực, cháy đỏ lửa ngọn áp cuốn vào thân; hay là 

hưởng thọ y áo do các Sát-đế-lỵ đại phú, hay Bà-la-môn đại 

phú, hay các gia chủ đại phú vì lòng tin cúng dường? 

- Bạch Thế Tôn, việc này là tốt hơn (tức là) hưởng thọ 

y áo do các Sát-đế-lỵ đại phú, hay các Bà-la-môn đại phú, 

hay các gia chủ đại phú vì lòng tin cúng dường. Khổ đau, 

bạch Thế Tôn, là bị người lực sĩ với các tấm sắt nóng đang 

cháy đỏ, cháy đỏ rực, cháy đỏ lửa ngọn áp cuốn vào thân. 

- Ta tuyên bố cho các Thầy, này các Tỷ-kheo, Ta nêu rõ 

cho các Thầy, này các Tỷ-kheo, với một người ác giới, theo 

ác pháp, tánh tình bất tịnh, thật là tốt hơn bị một người lực sĩ 

với các tấm sắt nóng đang cháy đỏ, cháy đỏ rực, cháy đỏ lửa 

ngọn áp cuốn vào thân. Vì cớ sao? Vì do nguyên nhân ấy, 

này các Tỷ-kheo, người ấy đi đến chết hay đi đến khổ gần 

như chết, nhưng không vì nhân duyên ấy, sau khi thân hoại 

mạng chung, có thể sanh vào cõi dữ, ác thú, đọa xứ, địa ngục. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     133 

 

Nhưng này các Tỷ-kheo, khi một người ác giới, theo ác pháp, 

sở hành bất tịnh... tánh tình bất tịnh, hưởng thọ các y áo, do 

các Sát-đế-lỵ đại phú, các Bà-la-môn đại phú, hay các gia 

chủ đại phú, vì lòng tin cúng dường; như vậy, này các Tỷ-

kheo, khiến cho vị ấy bất hạnh, đau khổ lâu dài, sau khi thân 

hoại mạng chung, sanh vào cõi dữ, ác thú, đọa xứ, địa ngục. 

5. Các Thầy nghĩ thế nào, này các Tỷ-kheo, việc nào tốt 

hơn: Bị một người lực sĩ với cái kềm sắt nóng, cháy đỏ, cháy 

đỏ rực, cháy đỏ lửa ngọn, mở miệng và nhét vào miệng một 

hòn sắt nóng đang cháy đỏ, cháy đỏ rực, cháy đỏ lửa ngọn, 

hòn sắt ấy đốt cháy môi của người ấy, đốt cháy miệng, đốt 

cháy lưỡi, đốt cháy cổ họng, đốt cháy bụng đem theo ruột 

non, ruột già và thoát ra ngoài từ phần ở dưới; hay là thọ 

hưởng đồ ăn khất thực do các Sát-đế-lỵ đại phú, các Bà-la-

môn đại phú, các gia chủ đại phú, vì lòng tin cúng dường? 

- Bạch Thế Tôn, việc này là tốt hơn: Hưởng thọ các đồ 

ăn khất thực do các Sát-đế-lỵ đại phú, các Bà-la-môn đại phú 

hay các gia chủ đại phú vì lòng tin cúng dường. Khổ đau, 

bạch Thế Tôn, là người bị lực sĩ với cái kềm sắt nóng đang 

cháy đỏ, cháy đỏ rực, cháy đỏ lửa ngọn, mở miệng và nhét 

vào miệng một hòn sắt nóng đang cháy đỏ, cháy đỏ rực, cháy 

đỏ lửa ngọn. Hòn sắt ấy đốt cháy môi của người ấy, đốt cháy 

miệng, đốt cháy lưỡi, đốt cháy cổ họng, đốt cháy bụng đem 

theo ruột non, ruột già và thoát ra ngoài từ phần ở dưới. 

- Ta tuyên bố cho các Thầy, này các Tỷ-kheo, Ta nói rõ 

cho các Thầy, này các Tỷ-kheo, với một người ác giới, theo 

ác pháp... tánh tình bất tịnh, thật là tốt hơn bị một người lực 

sĩ với các kềm sắt nóng đang cháy đỏ, cháy đỏ rực, cháy đỏ 

lửa ngọn, mở miệng và nhét vào miệng một hòn sắt nóng 

đang cháy đỏ, cháy đỏ rực, cháy đỏ lửa ngọn. Hòn sắt ấy đốt 

cháy môi của người ấy, đốt cháy miệng, đốt cháy lưỡi, đốt 



134     Chương VII - Bảy Pháp 

 

cháy cổ họng, đốt cháy bụng đem theo ruột non, ruột già và 

thoát ra ngoài từ phần ở dưới. Vì cớ sao? Vì do nguyên nhân 

ấy, này các Tỷ-kheo, người ấy đi đến chết hay đi đến khổ gần 

như chết, nhưng không vì nhân duyên ấy, sau khi thân hoại 

mạng chung, có thể sanh vào cõi dữ, ác thú, đọa xứ, địa ngục. 

Nhưng này các Tỷ-kheo, khi một người ác giới, theo ác pháp, 

sở hành bất tịnh... tánh tình bất tịnh, hưởng thọ các đồ ăn 

khất thực do các Sát-đế-lỵ đại phú, các Bà-la-môn đại phú, 

do các gia chủ đại phú, vì lòng tin cúng dường; như vậy, này 

các Tỷ-kheo, khiến cho vị ấy bất hạnh, đau khổ lâu dài, sau 

khi thân hoại mạng chung, sanh vào cõi dữ, ác thú, đọa xứ, 

địa ngục. 

6. Các Thầy nghĩ thế nào, này các Tỷ-kheo, việc nào là 

tốt hơn: Bị một người lực sĩ nắm lấy đầu hay nắm lấy vai, ép 

ngồi hay ép nằm trên một giường sắt hay một ghế sắt nóng 

đang cháy đỏ, cháy đỏ rực, cháy đỏ lửa ngọn; hay là hưởng 

thọ giường ghế do các Sát-đế-lỵ đại phú, các Bà-la-môn đại 

phú, hay các gia chủ đại phú vì lòng tin cúng dường? 

- Bạch Thế Tôn, việc này là tốt hơn: Hưởng thọ giường 

và ghế do các nhà Sát-đế-lỵ đại phú... do các gia chủ đại phú 

vì lòng tin cúng dường. Khổ đau, bạch Thế Tôn, là bị người 

lực sĩ nắm lấy đầu hay nắm lấy vai, ép ngồi hay ép nằm trên 

một giường sắt hay một ghế nóng đang cháy đỏ, cháy đỏ rực, 

cháy đỏ lửa ngọn! 

- Ta tuyên bố cho các Thầy, này các Tỷ-kheo, Ta nói rõ 

cho các Thầy, này các Tỷ-kheo, với một người ác giới, theo 

ác pháp... tánh tình bất tịnh, thật là tốt hơn bị một người lực 

sĩ nắm lấy đầu hay nắm lấy vai, ép ngồi hay ép nằm trên một 

giường sắt hay một ghế sắt nóng đang cháy đỏ, cháy đỏ rực, 

cháy đỏ lửa ngọn. Vì cớ sao? Vì do nguyên nhân ấy, này các 

Tỷ-kheo, người ấy đi đến chết hay đi đến khổ gần như chết, 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     135 

 

nhưng không vì nhân duyên ấy, sau khi thân hoại mạng 

chung, có thể sanh vào cõi dữ, ác thú, đọa xứ, địa ngục. 

Nhưng này các Tỷ-kheo, khi một người ác giới, theo ác pháp, 

sở hành bất tịnh... tánh tình bất tịnh, hưởng thọ các giường 

ghế do các Sát-đế-lỵ đại phú, các Bà-la-môn đại phú, hay do 

các gia chủ đại phú, vì lòng tin cúng dường; như vậy, này các 

Tỷ-kheo, khiến cho vị ấy bất hạnh, đau khổ lâu dài, sau khi 

thân hoại mạng chung, sanh vào cõi dữ, ác thú, đọa xứ, địa 

ngục. 

7. Các Thầy nghĩ thế nào, này các Tỷ-kheo, việc nào là 

tốt hơn: Bị một người lực sĩ nắm chân phía trên, đầu phía 

dưới và quăng vào một ghè sắt nóng đang cháy đỏ, cháy đỏ 

rực, cháy đỏ lửa ngọn, tại đấy, người ấy bị nấu sôi lên như 

bọt nước tự mình nổi lên, tự mình chìm xuống, tự mình đi 

ngang; hay là hưởng thọ tịnh xá do các Sát-đế-lỵ đại phú, các 

Bà-la-môn đại phú hay do các gia chủ đại phú vì lòng tin 

cúng dường? 

- Bạch Thế Tôn, việc này là tốt hơn, hưởng thọ tịnh xá 

do các Sát-đế-lỵ đại phú, các Bà-la-môn đại phú, hay các gia 

chủ đại phú vì lòng tin cúng dường. Khổ đau, bạch Thế Tôn, 

là bị người lực sĩ nắm chân phía trên, đầu phía dưới, và 

quăng người ấy vào trong một cái ghè sắt nóng đang cháy đỏ, 

cháy đỏ rực, cháy đỏ lửa ngọn. Tại đấy bị nấu sôi... tự mình 

đi ngang. 

- Ta tuyên bố cho các Thầy, này các Tỷ-kheo, Ta nói rõ 

cho các Thầy, này các Tỷ-kheo, với một người ác giới, theo 

ác pháp... tánh tình bất tịnh, thật là tốt hơn bị người lực sĩ 

nắm chân phía trên, đầu phía dưới... tự mình đi ngang. Vì cớ 

sao? Vì do nguyên nhân ấy, này các Tỷ-kheo, người ấy đi 

đến chết hay đi đến khổ gần như chết, nhưng không vì nhân 

duyên ấy, sau khi thân hoại mạng chung, có thể sanh vào cõi 



136     Chương VII - Bảy Pháp 

 

dữ, ác thú đọa xứ, địa ngục. Nhưng này các Tỷ-kheo, khi một 

người ác giới, theo ác pháp... tánh tình bất tịnh, hưởng thọ 

tịnh xá, do các Sát-đế-lỵ đại phú... hay các gia chủ đại phú, 

vì lòng tin cúng dường, như vậy, này các Tỷ-kheo, khiến cho 

người ấy bất hạnh, đau khổ lâu dài, sau khi thân hoại mạng 

chung, sanh vào cõi dữ, ác thú, đọa xứ, địa ngục. Do vậy, 

này các Tỷ-kheo, các Thầy cần phải học tập như sau: "Chúng 

ta hưởng thọ các vật dụng như y áo, đồ ăn khất thực, sàng tọa, 

dược phẩm trị bệnh của những ai, đối với những người ấy, sở 

hành như vậy sẽ có quả lớn, có lợi ích hơn. Và sự xuất gia 

của chúng ta sẽ không có trống không, có kết quả, có thành 

tích". 

Như vậy, này các Tỷ-kheo, các Thầy cần phải học tập. 

8. Này các Tỷ-kheo, với ai thấy được lợi ích của mình, 

thật là vừa đủ để tinh cần, không phóng dật. Này các Tỷ-

kheo, với ai thấy được lợi ích của người, thật là vừa đủ để 

tinh cần, không phóng dật. Này các Tỷ-kheo, với ai thấy 

được lợi ích cả hai, thật là vừa đủ để tinh cần, không phóng 

dật. 

Thế Tôn thuyết như vậy. Trong khi lời nói này được 

nói lên, có khoảng sáu mươi vị Tỷ-kheo hộc máu nóng từ 

miệng, có khoảng sáu mươi Tỷ-kheo từ bỏ học pháp và hoàn 

tục, nghĩ rằng: "Khó làm thay, Thế Tôn! Thật khó làm thay, 

Thế Tôn!". Có khoảng sáu mươi Tỷ-kheo, với tâm được giải 

thoát, không chấp thủ các lậu hoặc. 

(IX) (69) Sunetta 

1. - Thuở xưa, này các Tỷ-kheo, có Ðạo Sư tên là 

Sunetta, thuộc ngoại đạo, đã ly tham đối với các dục. Ðạo sư 

Sunetta, này các Tỷ-kheo, có hàng trăm đệ tử. Ðạo sư 

Sunetta thuyết pháp cho các đệ tử để cộng trú với thế giới 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     137 

 

Phạm thiên. Này các Tỷ-kheo, những ai tâm không hoan hỷ 

với cuộc thuyết pháp của Ðạo sư Sunetta để cộng trú với thế 

giới Phạm thiên, khi thân hoại mạng chung, họ phải sanh vào 

cõi dữ, ác thú, đọa xứ, địa ngục. Này các Tỷ-kheo, còn 

những ai tâm hoan hỷ với cuộc thuyết pháp của Ðạo sư 

Sunetta để cộng trú với thế giới Phạm thiên, khi thân hoại 

mạng chung, họ được sanh lên thiện thú, thiên giới, cõi đời 

này. 

2. Thuở xưa, này các Tỷ-kheo, có Ðạo sư tên là 

Mùgapakkha... có Ðạo sư tên là Aranemi... có Ðạo sư tên là 

Kuddàla... có Ðạo sư tên là Hatthipàla... có Ðạo sư tên là 

Jotipàla... có Ðạo sư tên là Araka. Ðạo sư Araka thuộc ngoại 

đạo đã ly tham đối với các dục. Ðạo sư Araka, này các Tỷ-

kheo, có hàng trăm đệ tử. Ðạo sư Araka thuyết pháp cho các 

đệ tử cộng trú với thế giới Phạm thiên. Này các Tỷ-kheo, 

những ai tâm không hoan hỷ với cuộc thuyết pháp của Ðạo 

sư Araka để cộng trú với thế giới Phạm thiên, khi thân hoại 

mạng chung, họ sanh vào cõi dữ, ác thú, đọa xứ, địa ngục. 

Này các Tỷ-kheo, còn những ai tâm hoan hỷ với cuộc thuyết 

pháp của Ðạo sư Araka để cộng trú với thế giới Phạm thiên, 

khi thân hoại mạng chung, họ sanh lên thiện thú, thiên giới, 

cõi đời này. 

3. Các Thầy nghĩ thế nào, này các Tỷ-kheo, ai với tâm 

ác quở trách, phỉ báng, bảy bậc Ðạo sư này thuộc ngoại đạo 

đã ly tham đối với các dục, được hàng trăm chúng đệ tử 

đoanh vây, người ấy có tạo ra nhiều điều vô phước không? 

- Thưa có, bạch Thế Tôn. 

- Này các Tỷ-kheo, ai với tâm quở trách, phỉ báng bảy 

Ðạo sư này, thuộc ngoại đạo, đã ly tham đối với các dục, 

được hàng trăm chúng đệ tử đoanh vây, người ấy tạo ra 

nhiều điều vô phước; còn ai với ác tâm, quở trách phỉ báng 



138     Chương VII - Bảy Pháp 

 

một bậc đầy đủ chánh kiến, do vậy, người này tạo ra nhiều 

điều vô phước hơn nữa. Vì cớ sao? Ta tuyên bố không kham 

nhẫn một người như vậy, từ trong ra ngoài, đối với các vị 

đồng Phạm hạnh. Do vậy, này các Tỷ-kheo, các Thầy cần 

phải học tập như sau: "Chúng ta sẽ không có tâm ác độc đối 

với các vị đồng Phạm hạnh". Này các Tỷ-kheo, các Thầy cần 

phải học tập như vậy. 

(X) (70) Araka 

1. - Thuở xưa, này các Tỷ-kheo, có Ðạo sư tên là Araka 

thuộc ngoại đạo đã ly tham đối với các dục. Này các Tỷ-kheo, 

Ðạo sư Araka có đến hàng trăm đệ tử. Ðạo sư Araka thuyết 

pháp cho các đệ tử như sau: 

2. " Này Bà-la-môn, ít oi là đời sống của loài Người, 

nhỏ bé, không đáng kể, nhiều khổ đau, nhiều ưu não. Với 

bùa chú, hãy giác ngộ! Hãy làm điều lành, sống đời Phạm 

hạnh! Với người đã sanh, không có bất tử. Ví như, này Bà-

la-môn, giọt sương trên đầu ngọn cỏ, khi mặt trời mọc, mau 

chóng biến mất, không tồn tại lâu dài. Cũng vậy, này Bà-la-

môn, như giọt sương là đời sống loài Người, nhỏ bé, không 

đáng kể, nhiều khổ đau, nhiều ưu não. Với bùa chú, hãy giác 

ngộ! Hãy làm điều lành, sống đời Phạm hạnh! Với người đã 

sanh, không có bất tử. Ví như, này Bà-la-môn, khi trời mưa 

nặng hạt, bong bóng nước trên nước mau chóng biến mất, 

không tồn tại lâu dài. Cũng vậy, này Bà-la-môn, như bong 

bóng nước là đời sống của loài Người, nhỏ bé, không đáng 

kể, nhiều khổ đau, nhiều ưu não. Với bùa chú, hãy giác ngộ! 

Hãy làm điều lành, sống đời Phạm hạnh! Với người đã sanh, 

không có bất tử. Ví như, này Bà-la-môn, con sông trên núi 

chảy xa, dòng nước chảy nhanh, lôi cuốn theo vật này vật 

khác, không có sát-na nào, không có giây phút nào, không có 

thời khắc nào có dừng nghỉ, nó phải chảy tới, cuồn cuộn 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     139 

 

chảy, thúc đẩy chảy tới. Cũng vậy, này Bà-la-môn, ví như 

con sông ấy là đời sống của loài Người, nhỏ bé, không đáng 

kể... Với người đã sanh, không có bất tử. Ví như, này Bà-la-

môn, người lực sĩ tụ lại một cục nước miếng trên đầu lưỡi và 

nhổ đi không có phí sức. Cũng vậy, này Bà-la-môn, ví dụ với 

cục nước miếng là đời sống loài Người, nhỏ bé, không đáng 

kể... Với người đã sanh, không có bất tử. Ví như, này Bà-la-

môn, một miếng thịt được quăng vào một nồi sắt được hâm 

nóng cả ngày, mau chóng biến mất, không tồn tại lâu dài. 

Cũng vậy, này Bà-la-môn, ví như miếng thịt là đời sống con 

người, nhỏ bé, không đáng kể... Với người đã sanh, không có 

bất tử. Ví như, này Bà-la-môn, con bò cái sắp bị giết, được 

dắt đến lò thịt, mỗi bước chân giơ lên là bước gần đến bị giết, 

gần đến chết. Cũng vậy, này Bà-la-môn, ví dụ với con bò cái 

sắp bị giết là đời sống con người, nhỏ bé, không đáng kể, 

nhiều khổ đau, nhiều ưu não. Với bùa chú, hãy giác ngộ, hãy 

làm điều lành, hãy sống Phạm hạnh. Với người đã sanh, 

không có bất tử". 

3. Lúc bấy giờ, này các Tỷ-kheo, tuổi thọ của loài 

Người lên đến 60.000 năm. Người con gái 500 tuổi có thể 

đến tuổi lấy chồng. Lúc bấy giờ, này các Tỷ-kheo, loài 

Người có sáu loại bệnh: lạnh, nóng, đói, khát, đại tiện, tiểu 

tiện. Này các Tỷ-kheo, bậc Ðạo sư Araka ấy, với loài Người 

thọ mạng dài như vậy, sống lâu như vậy, ít bệnh như vậy, lại 

thuyết pháp cho các đệ tử như vậy: "Ít oi, này Bà-la-môn, là 

đời sống loài Người, nhỏ bé không đáng kể, nhiều khổ đau, 

nhiều ưu não. Với bùa chú, hãy giác ngộ! Hãy làm điều lành, 

sống đời Phạm hạnh! Với người đã sanh, không có bất tử". 

Nay, này các Tỷ-kheo, ai nói một cách chơn chánh, phải nói 

như sau: "Ít oi, là đời sống loài Người, nhỏ bé, không đáng 

kể, nhiều khổ đau, nhiều ưu não. Với trí tuệ, hãy giác ngộ! 

Hãy làm điều lành, hãy sống Phạm hạnh! Với người đã sanh, 



140     Chương VII - Bảy Pháp 

 

không có bất tử". Nay, này các Tỷ-kheo, ai sống lâu, vị ấy 

sống một trăm tuổi, ít hơn hay nhiều hơn. Mạng sống 100 

tuổi, này các Tỷ-kheo, được chia thành 300 mùa: một trăm 

mùa đông, một trăm mùa hạ, một trăm mùa mưa. Này các 

Tỷ-kheo, dầu cho sống ba trăm mùa, người ấy sống 12 lần 

100 tháng: 400 tháng lạnh, 400 tháng nóng, 400 tháng mưa. 

Này các Tỷ-kheo, dầu cho sống 12 lần 100 tháng, người ấy 

sống 24 lần một trăm nửa tháng: 800 nửa tháng lạnh, 800 

nửa tháng nóng, 800 nửa tháng mưa. Này các Tỷ-kheo, dầu 

cho sống 24 lần một trăm nửa tháng, người ấy sống 36 lần 

1000 đêm: 12.000 đêm lạnh, 12.000 đêm nóng, 12.000 đêm 

mưa. Này các Tỷ-kheo, dầu cho sống 36 lần 1000 đêm, 

người ấy ăn chỉ có 72 ngàn bữa cơm: 24 ngàn bữa cơm vào 

mùa lạnh, 24 ngàn bữa cơm vào mùa nóng, 24 ngàn bữa cơm 

vào mùa mưa. Ðây gồm có với sữa mẹ và thời gian không có 

đồ ăn. Ở đây, có những khi không có bữa ăn này, nghĩa là 

tức giận không ăn cơm, khổ đau không ăn cơm, bịnh hoạn 

không ăn cơm, trai giới không ăn cơm, không thâu hoạch 

được, không ăn cơm. 

Như vậy, này các Tỷ-kheo, tuổi thọ một trăm năm của 

loài Người được Ta gọi là tuổi thọ, được gọi là lượng của 

tuổi thọ, được gọi là thời tiết, được gọi là năm, được gọi là 

tháng, được gọi là nửa tháng, được gọi là đêm, được gọi là 

đêm ngày, được gọi là bữa ăn, được gọi là giữa bữa ăn. 

4. Này các Tỷ-kheo, những gì bậc Ðạo sư phải làm, vì 

hạnh phúc, vì lòng thương tưởng đệ tử, những việc ấy Ta đã 

làm, vì lòng thương tưởng các Thầy. Này các Tỷ-kheo, đây 

là những gốc cây, đây là những căn nhà không tịnh. Này các 

Tỷ-kheo, hãy Thiền định, chớ có phóng dật, chớ hối tiếc về 

sau. Ðó là lời giáo huấn của Ta cho các Thầy. 

  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     141 

 

 

VIII. Phẩm Về Luật 

(I) (71) Trì Luật (1) 

1. - Thành tựu bảy pháp, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo là 

bậc trì Luật. Thế nào là bảy? 

2. Biết vi phạm; biết không vi phạm; biết phạm nhẹ, 

biết phạm nặng; có giới luật, sống chế ngự với sự chế ngự 

của giới bổn; đầy đủ uy nghi và chánh hạnh, thấy sợ hãi 

trong những lỗi nhỏ nhặt, chấp nhận và học tập trong các học 

pháp; bốn Thiền thuộc tăng thượng tâm, hiện tại lạc trú, có 

được không khó khăn, có được không mệt nhọc, có được 

không phí sức; do đoạn trừ các lậu hoặc, tự mình với thắng 

trí ngay trong hiện tại chứng ngộ, chứng đạt vô lậu tâm giải 

thoát, tuệ giải thoát. 

Thành tựu bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo là 

bậc trì Luật. 

(II) (72) Trì Luật 2) 

1. - Thành tựu bảy pháp, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo là 

bậc trì Luật. Thế nào là bảy? 

2. Biết vi phạm; biết không vi phạm; biết phạm nhẹ, 

biết phạm nặng; cả hai giới bổn được khéo truyền lại một 

cách rộng rãi, khéo phân loại, khéo điều chỉnh, khéo quyết 

định thành sutta và thành chi tiết; bốn Thiền thuộc tăng 

thượng tâm, hiện tại lạc trú, có được không khó khăn, có 

được không mệt nhọc, có được không phí sức; do đoạn trừ 

các lậu hoặc, tự mình với thắng trí ngay trong hiện tại chứng 

ngộ, chứng đạt vô lậu tâm giải thoát, tuệ giải thoát. 



142     Chương VII - Bảy Pháp 

 

Thành tựu bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo là 

bậc trì Luật. 

(III) (73) Trì Luật (3) 

1. - Thành tựu bảy pháp, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo là 

bậc trì Luật. Thế nào là bảy? 

2. Biết vi phạm; biết không vi phạm; biết phạm nhẹ, 

biết phạm nặng; biết an trú trên luật không thể bác bỏ được; 

bốn Thiền thuộc tăng thượng tâm... có được không phí sức; 

do đoạn trừ các lậu hoặc ... tuệ giải thoát. 

Thành tựu bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo là 

bậc trì Luật. 

(IV) (74) Trì Luật (4) 

1. - Thành tựu bảy pháp, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo là 

bậc trì Luật. Thế nào là bảy? 

2. Biết vi phạm; biết không vi phạm; biết phạm nhẹ, 

biết phạm nặng; nhớ đến nhiều đời trước, như một đời, hai 

đời... như vậy, nhớ đến nhiều đời trước với những đặc điểm, 

với những chi tiết; với thiên nhãn thanh tịnh siêu nhân... biết 

rõ chúng sanh; do đoạn trừ các lậu hoặc, tự mình... tuệ giải 

thoát. 

Thành tựu bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo là 

bậc trì Luật. 

(V - VIII) (75-78) Chói Sáng 

1. - Thành tựu bảy pháp, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo là 

bậc trì Luật chói sáng. Thế nào là bảy? 

(Như trên, 71 - 74, chỉ khác thêm chữ chói sáng) 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     143 

 

(IX) (79) Thông Ðiệp 

1. Rồi Tôn giả Upàli đi đến Thế Tôn; sau khi đến, đảnh 

lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. Ngồi xuống một bên, 

Tôn giả Upàli bạch Thế Tôn: 

- Lành thay, bạch Thế Tôn! Thế Tôn hãy thuyết pháp 

cho con một cách vắn tắt, sau khi nghe Thế Tôn thuyết pháp, 

con sẽ sống một mình, an tịnh, không phóng dật, nhiệt tâm, 

tinh cần. 

2. - Này Upàli, những pháp nào Thầy biết: "Những 

pháp này không được đưa đến nhất hướng nhàm chán, ly 

tham, đoạn diệt, an tịnh, thắng trí, giác ngộ, Niết-bàn", thời 

này Upàli, Thầy cần phải nhất hướng thọ trì là: "Ðây không 

phải Pháp, đây không phải Luật, đây không phải lời dạy Thế 

Tôn". Và này Upàli, những pháp nào Thầy biết: "Những 

pháp này đưa đến nhất hướng, nhàm chán, ly tham, đoạn diệt, 

an tịnh, thắng trí, giác ngộ, Niết-bàn", thời này Upàli, Thầy 

cần phải nhất hướng thọ trì là: "Ðây là Pháp, đây là Luật, đây 

là lời dạy Thế Tôn". 

(X) (80) Diệt Tránh Pháp 

1. - Này các Tỷ-kheo, bảy pháp diệt tránh này đưa đến 

chấm dứt, làm cho an tịnh các tranh luận tiếp tục khởi lên. 

Thế nào là bảy? 

2. Luật về sự hiện diện cần phải áp dụng. Luật về ức 

niệm cần phải áp dụng. Luật về không si mê cần phải áp 

dụng. Luật về tự thú nhận cần phải áp dụng. Luật về đa số 

cần phải áp dụng. Luật về tìm tội ấy cần phải áp dụng. Luật 

về trải cỏ cần phải áp dụng. 

Này các Tỷ-kheo, bảy pháp diệt tránh này đưa đến 

chấm dứt, làm cho an tịnh các tranh luận tiếp tục khởi lên. 



144     Chương VII - Bảy Pháp 

 

  

IX. Phẩm Các Kinh Không Nhiếp 

[I] 

(I) (1) Sự Phá Hoại 

1.- Do phá hoại bảy pháp, này các Tỷ-kheo, thành vị 

Tỷ-kheo. Thế nào là bảy?  

2. Phá hoại kiến có thân, phá hoại nghi, phá hoại giới cấm 

thủ, phá hoại tham, phá hoại sân, phá hoại si, phá hoại mạn. 

Do phá hoại bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, thành vị 

Tỷ-kheo. 

(II-VIII) (2-8) Các Pháp Khác 

1. Này các Tỷ-kheo, do đoạn diệt bảy pháp, thành vị 

Sa-môn ... do vất bỏ bảy pháp, thành vị Bà-la-môn ... Do tiêu 

diệt bảy pháp, thành vị an lành ... Do gột sạch bảy pháp, 

thành vị đã gột sạch ... Do biết rõ bảy pháp, thành bậc có trí ... 

Do phá hoại kẻ thù bảy pháp, thành vị Thánh ... Do chặn 

đứng bảy pháp, thành vị A-la-hán. Thế nào là bảy?  

2. Chận đứng kiến có thân, chặn đứng nghi, chặn đứng 

giới cấm thủ, chặn đứng tham, chặn đứng sân, chặn đứng si, 

chặn đứng mạn. 

Do chặn đứng bảy pháp này, này các Tỷ-kheo, thành vị 

A-la-hán. 

(IX) (9) Phi Diệu Pháp 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bảy phi diệu pháp này. Thế 

nào là bảy?  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     145 

 

2. Bất tín, không xấu hổ, không sợ hãi, không nghe 

nhiều, biếng nhác, thất niệm, ác tuệ. Này các Tỷ-kheo, có 

bảy phi diệu pháp này.  

(X)(10) Diệu Pháp  

1.- Có bảy diệu pháp này, này các Tỷ-kheo. Thế nào là 

bảy?  

2. Tín, xấu hổ, sợ hãi, nghe nhiều, tinh tấn, chánh niệm, 

có trí tuệ. Này các Tỷ-kheo, có bảy diệu pháp này.  

[II] 

(I) (1) Người Xứng Ðáng Ðược Cung Kính 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bảy hạng người này, đáng 

được cung kính, đáng được tôn trọng, đáng được cúng dường, 

đáng được chắp tay, là ruộng phước vô thượng ở đời. Thế 

nào là bảy?  

2. Ở đời, này các Tỷ-kheo, có hạng người sống tùy 

quán vô thường trên con mắt, tưởng vô thường, cảm thọ vô 

thường, trong tất cả thời, liên tục, không có gián đoạn, với 

tâm thắng giải, với tuệ thể nhập. Vị ấy, với sự đoạn diệt các 

lậu hoặc, ngay trong hiện tại, tự mình với thắng trí chứng 

ngộ, chứng đạt và an trú vô lậu tâm giải thoát, tuệ giải thoát. 

Này các Tỷ-kheo, đây là hạng người thứ nhất đáng được 

cung kính ... là phước điền vô thượng ở đời.  

3. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, có hạng người sống tùy 

quán vô thường trên con mắt, tưởng vô thường, cảm thọ vô 

thường, trong tất cả thời, liên tục, không có gián đoạn, với 

tâm thắng giải, với tuệ thể nhập. Với vị ấy, sự chấm dứt các 

lậu hoặc và sự chấm dứt sanh mạng xảy đến một lần, không 

trước không sau. Này các Tỷ-kheo, đây là hạng người thứ hai 

đáng được cung kính ... là phước điền vô thượng ở đời.  



146     Chương VII - Bảy Pháp 

 

4. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, có hạng người sống tùy 

quán vô thường trên con mắt, tưởng vô thường, thọ vô 

thường, trong tất cả thời, liên tục, không có gián đoạn, với 

tâm thắng giải, với tuệ thể nhập. Vị ấy sau khi diệt tận năm 

hạ phần kiết sử, chứng được Trung gian Bát-Niết-bàn ... 

chứng được Vô hành Bát-Niết-bàn ... chứng được Hữu hành 

Bát-Niết-bàn ... chứng được thượng lưu, đạt được Sắc cứu 

cánh. Này các Tỷ-kheo, đây là hạng người thứ bảy đáng 

được cung kính, đáng được tôn trọng, đáng được cúng dường, 

đáng được chắp tay, là ruộng phước vô thượng ở đời.  

Này các Tỷ-kheo, bảy hạng người này đáng được cung 

kính ... là ruộng phước vô thượng ở đời.  

(II) (2) Các Người Khác Ðáng Ðược Cung Kính 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bảy hạng người này, đáng 

được cung kính, ..... là ruộng phước vô thượng ở đời. Thế 

nào là bảy?  

2. Ở đây, có hạng người sống tùy quán khổ trên con 

mắt ... tùy quán vô ngã trên con mắt ... tùy quán diệt tận trên 

con mắt ... tùy quán hoại diệt trên con mắt ... tùy quán ly 

tham trên con mắt ... tùy quán đoạn diệt trên con mắt ... tùy 

quán từ bỏ trên con mắt ... trên tai ... trên mũi ... trên lưỡi ... 

trên thân ... trên ý ... trên các sắc ... trên các tiếng ... trên các 

hương ... trên các vị ... trên các xúc ... trên các pháp ... trên 

nhãn thức ... trên nhĩ thức ... trên tỷ thức ... trên thiệt thức ... 

trên thân thức ... trên ý thức ... trên nhãn xúc ... trên nhĩ 

xúc ....trên tỷ xúc.. trên thiệt xúc ... trên thân xúc ... trên ý 

xúc ... trên thọ do nhãn xúc sanh ... trên thọ do nhĩ xúc sanh ... 

trên thọ do tỷ xúc sanh ... trên thọ do thiệt xúc sanh ... trên 

thọ do thân xúc sanh ... trên thọ do ý xúc sanh ... trên sắc 

tưởng ... trên thanh tưởng ... trên hương tưởng ... trên vị 

tưởng ... trên xúc tưởng ... trên pháp tưởng ... trên sắc tư ... 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     147 

 

trên thanh tư ... trên hương tư ... trên vị tư ... trên xúc tư ... 

trên pháp tư ... trên sắc ái ... trên thanh ái... trên hương ái ... 

trên vị ái ... trên xúc ái ... trên pháp ái ... trên sắc tầm... trên 

thanh tầm ... trên hương tầm ... trên vị tầm ... trên xúc tầm ... 

trên pháp tầm ... trên sắc tứ ... trên thanh tứ ... trên hương 

tứ ... trên vị tứ ... trên xúc tứ ... trên pháp tứ ... trên sắc uẩn ... 

trên thọ uẩn ... trên tưởng uẩn ... trên hành uẩn ... sống tùy 

quán vô thường trên thức uẩn ... sống tùy quán khổ ... sống 

tùy quán vô ngã ... sống tùy quán diệt tận ... sống tùy quán 

hoại diệt ... sống tùy quán ly tham ... sống tùy quán đoạn 

diệt ... sống tùy quán từ bỏ. 

[III] 

(I) (1) Thắng Tri Tham (1) 

1.- Này các Tỷ-kheo, để thắng tri tham, bảy pháp cần 

phải tu tập. Thế nào là bảy?  

2. Niệm giác chi, trạch pháp giác chi, tinh tấn giác chi, 

khinh an giác chi, định giác chi, xả giác chi. Này các Tỷ-

kheo, để thắng tri tham, bảy pháp này cần phải tu tập. 

(II) (2) Thắng Tri Tham (2) 

1.- Này các Tỷ-kheo, để thắng tri tham, bảy pháp cần 

phải tu tập. Thế nào là bảy?  

2. Tưởng vô thường, tưởng vô ngã, tưởng bất tịnh, 

tưởng nguy hại, tưởng đoạn tận, tưởng ly tham, tưởng đoạn 

diệt. Này các Tỷ-kheo, để thắng tri tham, bảy pháp này cần 

phải tu tập. 

(III) (3) Thắng Tri Tham (3) 

1.- Này các Tỷ-kheo, để thắng tri tham, bảy pháp cần 

phải tu tập. Thế nào là bảy?  



148     Chương VII - Bảy Pháp 

 

2. Tưởng bất tịnh, tưởng chết, tưởng yếm ly trên đồ ăn, 

tưởng không hoan hỷ đối với tất cả thế giới, tưởng vô thường, 

tưởng khổ trên vô thường, tưởng vô ngã trên khổ. Này các 

Tỷ-kheo, để thắng tri tham, bảy pháp này cần phải tu tập. 

(IV) (4) Thắng Tri Tham (4) 

1. - Này các Tỷ-kheo, để thắng tri tham ... để hoàn toàn 

diệt tận ... để đoạn tận ... để diệt tận ... để hoại diệt ... để ly 

tham ... để đoạn diệt ... để xả bỏ ... để từ bỏ ... để từ bỏ tham. 

Bảy pháp này cần phải tu tập. 

2. Ðể thắng tri sân ... si ... phẫn nộ ... hiềm hận ... che 

đậy ... não hại ... tật đố ... xan tham ... man trá ... lường gạt ... 

ngoan cố ... tháo động ... mạn ... tăng thượng mạn ... kiêu, 

phóng dật ... để liễu tri ... để hoàn toàn diệt tận ... để đoạn 

tận ... để diệt tận ... để hoại diệt ... để ly tham ... để đoạn 

diệt ... để xả bỏ ... để từ bỏ ... để từ bỏ tham. Bảy pháp này 

cần phải tu tập. 

Thế Tôn thuyết như vậy, các Tỷ-kheo hoan hỷ tín thọ 

lời Thế Tôn thuyết. 



 

 

Chương VIII - Tám Pháp 

 

I. Phẩm Từ 

(I) (1) Từ 

1. Như vầy tôi nghe:  

Một thời, Thế Tôn trú ở Sàvavatthì, tại Jetavanna, khu 

vườn Ông Anàthapindika. Tại đấy, Thế Tôn gọi các Tỷ-kheo: 

"Này các Tỷ-kheo". "Thưa vâng, bạch Thế Tôn". 

Các Tỷ-kheo ấy vâng đáp Thế Tôn. Thế Tôn nói như sau:  

2. - Với từ tâm giải thoát, này các Tỷ-kheo, được sử 

dụng, được tu tập, được làm cho sung mãn, được làm như cỗ 

xe, được làm như căn cứ địa, được tùy trú, được tích tập, 

được khéo tác thành, thời chờ đợi là có tám lợi ích. Thế nào 

là tám?  

3. Ngủ được an lạc, dậy được an lạc, không thấy ác 

mộng, được người ái mộ, được phi nhân ái mộ, được chư 

Thiên hộ trì, lửa hay thuốc độc hay kiếm không gia hại, nếu 

không thông đạt thượng vị, đạt được Phạm Thiên giới. Với 

từ tâm giải thoát, này các Tỷ-kheo, được sử dụng, được tu 

tập, được làm cho sung mãn, được làm như cỗ xe, được làm 

như căn cứ địa, được tùy trú, được tích tập, được khéo tác 

thành, thời chờ đợi là có tám lợi ích này.  

Ai tu tập từ tâm 

Vô lượng thường ức niệm 

Các kiết sử yếu dần 



150     Chương VIII – Tám Pháp 

 

Thấy được sanh y diệt 

Với tâm không ác độc 

Từ mẫn mọi chúng sanh 

Do vậy, vị ấy thành 

Bậc thuần nhất chí thiện 

Với tâm ý từ mẫn 

Ðối với mọi chúng sanh 

Bậc Thánh khéo thực hiện  

Nhiều công đức tốt lành 

Sau khi đã chinh phục 

Rất đông đảo loài người 

Các ẩn sĩ vua chúa 

Theo nghi lễ tế tự 

Lễ tế ngựa tế người  

Lễ uống nước thắng trận 

Lễ ném cầu may rủi 

Lễ rút lui khóa cửa 

Không được phần mười sáu 

Bậc khéo tu từ tâm 

Như ánh sáng mặt trăng 

Ðối với các quần sao 

Không giết, không bảo giết 

Không thắng, không bảo thắng 

Từ tâm mọi chúng sanh 

Không hận thù với ai. 

(II) (2) Tuệ 

1. - Này các Tỷ-kheo, có tám nhân này, có tám duyên 

này, khiến căn bản Phạm hạnh chưa chứng được có thể 

chứng được với trí tuệ, nếu chứng được thời đưa đến tăng 

trưởng, tăng rộng, được tu tập, được viên mãn. Thế nào là 

tám?  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     151 

 

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo sống dựa trên bậc 

Ðạo sư hay bậc đồng Phạm hạnh đóng vai trò y chỉ sư, ở đây 

được an trú tàm úy một cách sắc sảo, được ái mộ, được kính 

trọng. Này các Tỷ-kheo, đây là nhân thứ nhất, duyên thứ nhất 

khiến căn bản Phạm hạnh chưa chứng được có thể chứng 

được với trí tuệ, nếu chứng được thời đưa đến tăng trưởng, 

tăng rộng, được tu tập, được viên mãn.  

3. Vị ấy do sống dựa trên bậc Ðạo sư hay bậc đồng 

Phạm hạnh đóng vai trò y chỉ sư, ở đây được an trú tàm úy 

một cách sắc sảo, được ái mộ, được kính trọng, thường đi 

đến họ hỏi đi hỏi lại: "Thưa Tôn giả, cái này là thế nào? Ý 

nghĩa cái này là gì? " Các Tôn giả ấy mở rộng nhưng gì được 

mở rộng, phơi bày những gì không được phơi bày, và đối với 

những pháp còn đang nghi vấn, họ giải tỏa những nghi vấn. 

Này các Tỷ-kheo, đây là nhân thứ hai, duyên thứ hai khiến 

căn bản Phạm hạnh chưa chứng được có thể chứng được với 

trí tuệ, nếu chứng được thời đưa đến tăng trưởng, tăng rộng, 

được tu tập, được viên mãn.  

4. Vị ấy sau khi nghe pháp, cố gắng thành tựu hai sự an 

tịnh: Thân an tịnh và tâm an tịnh. Này các Tỷ-kheo, đây là 

nhân thứ ba ... được viên mãn. 

5. Vị ấy có giới đức, sống chế ngự với sự chế ngự của 

giới bổn, đầy đủ uy nghi chánh hạnh, thấy sợ hãi trong 

những lỗi nhỏ nhặt, chấp nhận và học tập các học pháp. Này 

các Tỷ-kheo, đây là nhân thứ tư ... được viên mãn. 

6. Vị ấy nghe nhiều, thọ trì điều đã nghe, chất chứa điều 

đã nghe; những pháp ấy, sơ thiện, trung thiện, hậu thiện, 

nghĩa lý văn cú cụ túc, đề cao đời sống Phạm hạnh đầy đủ 

thanh tịnh; những pháp ấy, vị ấy đã nghe nhiều, đã nắm giữ, 

đã ghi nhớ tụng đọc nhiều lần, chuyên ý quán sát, khéo thể 



152     Chương VIII – Tám Pháp 

 

nhập chánh kiến. Này các Tỷ-kheo, đây là nhân thứ năm ... 

được viên mãn. 

7. Vị ấy tinh cần tinh tấn, để đoạn tận các pháp bất 

thiện, để làm sanh khởi các pháp thiện, nỗ lực kiên trì, không 

bỏ rơi gánh nặng đối với các pháp thiện. Này các Tỷ-kheo, 

đây là nhân thứ sáu... được viên mãn. 

8. Vị ấy đi đến chư Tăng, không là người nói nhiều, 

không nói chuyện phù phiếm, tự mình nói pháp hay mời 

người khác nói, không khinh thường sự im lặng của bậc 

Thánh. Này các Tỷ-kheo, đây là nhân thứ bảy ... được viên 

mãn. 

9. Vị ấy sống tùy quán sanh diệt trong năm uẩn: "Ðây 

là sắc, đây là sắc tập khởi; đây là sắc chấm dứt; Ðây là thọ, 

đây là thọ tập khởi; đây là thọ chấm dứt; đây là tưởng ... đây 

là hành ... Ðây là thức, đây là thức tập khởi; đây là thức 

chấm dứt". Này các Tỷ-kheo, đây là nhân thứ tám, duyên thứ 

tám, khiến căn bản Phạm hạnh chưa chứng được có thể 

chứng được với trí tuệ, nếu chứng được thời đưa đến tăng 

trưởng, tăng rộng, được tu tập, được viên mãn.  

10. Các vị đồng Phạm hạnh quý mến vị ấy như sau: 

"Tôn giả này sống nương tựa vào bậc Ðạo sư hay một vị 

đồng Phạm hạnh đóng vai trò y chỉ sư, ở đây được an trú tàm 

úy một cách sắc sảo, được ái mộ, được kính trọng. Thật vậy, 

Tôn giả này biết điều đáng biết, thấy điều đáng thấy". Ðây là 

pháp đưa đến được ái mộ, được cung kính, được tu tập, đưa 

đến Sa-môn hạnh, nhứt tâm thuần nhất.  

11. Tôn giả này sống nương tựa vào bậc Ðạo sư, hay 

bậc đồng Phạm hạnh đóng vai trò y chỉ sư, ở đây được an trú 

tàm úy một cách sắc sảo, được ái mộ, được kính trọng ... 

(như số 3 ở trên) ... họ giải tỏa những nghi vấn ấy. Ðây là 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     153 

 

pháp đưa đến được ái mộ, được cung kính, được tu tập, đưa 

đến Sa-môn hạnh, nhứt tâm thuần nhất.  

12. Tôn giả này sau khi nghe pháp (như số 4 ở trên) ... 

tâm an tịnh. Ðây là pháp đưa đến được ái mộ, được cung 

kính, được tu tập, đưa đến Sa-môn hạnh, nhứt tâm thuần nhất.  

13. Tôn giả này có giới đức ... (như số 5 ở trên) ... học 

tập trong các học pháp. Này các Tỷ-kheo, đây là pháp ... 

thuần nhất.  

14. Tôn giả này nghe nhiều ... (như số 6) ... khéo thành 

tựu chánh kiến. Ðây là pháp ... thuần nhất.  

15. Tôn giả này sống tinh cần tinh tấn ... (như số 7 ở 

trên) ... đối với các pháp thiện. Ðây là pháp ... thuần nhất.  

16. Tôn giả này đi đến Tăng chúng ... (như số 8 ở 

trên) ... sự im lặng của bậc Thánh. Ðây là pháp ... thuần nhất.  

17. Tôn giả này sống tùy quán sanh diệt trong năm 

uẩn... (như số 9 ở trên) ... đây là thức chấm dứt, đây là pháp 

đưa đến được ái mộ, được cung kính, được tu tập, đưa đến 

Sa-môn hạnh, nhứt tâm thuần nhất.  

Này các Tỷ-kheo, tám nhân này, tám duyên này khiến 

cho căn bản Phạm hạnh chưa chứng được có thể chứng được 

với trí tuệ, nếu chứng được thời đưa đến tăng trưởng, tăng 

rộng, được tu tập, được viên mãn. 

(III) (3) Các Pháp Không Ðược Ái Mộ (1) 

1. - Thành tựu tám pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

không được các đồng Phạm hạnh ái mộ, thích ý, kính trọng 

và bắt chước. Thế nào là tám?  

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo tán thán những 

người không được ái mộ, chỉ trích những người được ái mộ, 



154     Chương VIII – Tám Pháp 

 

ưa lợi dưỡng, ưa được cung kính, không có lòng xấu hổ, 

không có sợ hãi, ác dục và có tà kiến.  

Thành tựu tám pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

không được các đồng Phạm hạnh ái mộ, thích ý, kính trọng 

và bắt chước. 

3. Thành tựu tám pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

được các đồng Phạm hạnh ái mộ, thích ý, kính trọng và bắt 

chước. Và này các Tỷ-kheo, thế nào là tám?  

4. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo không tán thán 

những người không được ái mộ, không chỉ trích những người 

được ái mộ, không ưa lợi dưỡng, không ưa được cung kính, có 

lòng xấu hổ, có sợ hãi, ít dục và có chánh kiến.  

Thành tựu tám pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

được các đồng Phạm hạnh ái mộ, thích ý, kính trọng và bắt 

chước. 

(IV) (4) Các Pháp Không Ðược Ái Mộ (2) 

1. - Thành tựu tám pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

không được các đồng Phạm hạnh ái mộ, thích ý, cung kính 

và bắt chước. Thế nào là tám?  

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo ưa lợi dưỡng, ưa 

cung kính, ưa được tán thán, không biết thời, không biết vừa 

đủ, không trong sạch, nói nhiều, mắng nhiếc quở trách đối 

với các đồng Phạm hạnh.  

Thành tựu tám pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

không được các đồng Phạm hạnh ái mộ, thích ý, cung kính 

và bắt chước.  

3. Thành tựu tám pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

được các đồng Phạm hạnh ái mộ, thích ý, và bắt chước. Thế 

nào là tám?  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     155 

 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo không ưa lợi dưỡng, 

không ưa cung kính, không ưa được tán thán, biết thời, biết 

vừa đủ, trong sạch, không nói nhiều, không mắng nhiếc quở 

trách đối với các đồng Phạm hạnh.  

Thành tựu tám pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

được các đồng Phạm hạnh ái mộ, thích ý, cung kính và bắt 

chước. 

(V) (5) Tùy Chuyển Thế Giới (1) 

1. - Tám pháp thế gian này, này các Tỷ-kheo, tùy 

chuyển thế giới. Thế giới tùy chuyển theo tám pháp thế gian 

này. Thế nào là tám?  

2. Lợi dưỡng và không lợi dưỡng, danh vọng và không 

danh vọng, tán thán và chỉ trích, lạc và khổ.  

Tám pháp thế gian này, này các Tỷ-kheo, tùy chuyển 

thế giới. Thế giới tùy chuyển theo tám pháp thế gian này. 

Lợi dưỡng, không lợi dưỡng,  

Danh vọng, không danh vọng 

Tán thán và chỉ trích 

An lạc và đau khổ 

Những pháp này vô thường 

Không thường hằng biến diệt 

Biết chúng giữ chánh niệm 

Bậc trí quán biến diệt 

Pháp khả ái, không động 

Không khả ái, không sân 

Các pháp thuận hay nghịch 

Ðược tiêu tan không còn 

Sau khi biết con đường 

Không trần cấu, không sầu 



156     Chương VIII – Tám Pháp 

 

Chơn chánh biết sanh hữu 

Ði đến bờ bên kia. 

(VI) (6) Tùy Chuyển Thế Giới (2) 

1.- Tám thế gian pháp này, này các Tỷ-kheo, tùy 

chuyển thế giới. Thế giới tùy chuyển theo tám pháp thế gian 

này. Thế nào là tám?  

2. Lợi dưỡng và không lợi dưỡng, danh vọng và không 

danh vọng, tán thán và chỉ trích, an lạc và đau khổ.  

Tám pháp thế gian này, này các Tỷ-kheo, tùy chuyển 

thế giới. Thế giới tùy chuyển theo tám pháp thế gian này. 

3. Với kẻ phàm phu không nghe pháp, này các Tỷ-kheo, 

sanh ra lợi dưỡng, không lợi dưỡng, danh vọng, không danh 

vọng, tán thán, chỉ trích, an lạc, đau khổ. Với vị Thánh đệ tử 

nghe pháp, cũng sanh ra lợi dưỡng, không lợi dưỡng, danh 

vọng, không danh vọng, tán thán, chỉ trích, an lạc, đau khổ.  

Ở đây, này các Tỷ-kheo, có đặc thù gì, thù thắng gì, có 

sai khác gì giữa vị Thánh có nghe pháp và kẻ phàm phu 

không có nghe pháp?  

- Bạch Thế Tôn, các pháp lấy Thế Tôn làm căn bản, lấy 

Thế Tôn làm chỉ đạo, lấy Thế Tôn làm chỗ nương tựa. Lành 

thay, bạch Thế Tôn, xin Thế Tôn giảng cho ý nghĩa của lời 

nói này. Sau khi nghe Thế Tôn, các Tỷ-kheo sẽ thọ trì.  

- Vậy này các Tỷ-kheo, hãy lắng nghe và suy niệm kỹ, 

Ta sẽ nói.  

- Thưa vâng, bạch Thế Tôn.  

Các Tỷ-kheo ấy vâng đáp Thế Tôn. Thế Tôn nói như 

sau:  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     157 

 

4. - Với kẻ phàm phu không nghe pháp, này các Tỷ-

kheo, khởi lên lợi dưỡng. Vị ấy không có suy tư: "Lợi dưỡng 

này khởi lên nơi ta, lợi dưỡng ấy vô thường, khổ, biến hoại". 

Vị ấy không như thật rõ biết ... khởi lên không lợi dưỡng ... 

khởi lên danh vọng ... khởi lên không danh vọng ... khởi lên 

tán thán ... khởi lên chỉ trích ... khởi lên an lạc ... khởi lên 

khổ đau. Vị ấy không có suy tư: "Khổ này khởi lên nơi ta, 

khổ ấy là vô thường khổ, biến hoại". Vị ấy không như thật rõ 

biết, rằng lợi dưỡng xâm nhập tâm của người ấy và an trú, 

không lợi dưỡng xâm nhập tâm của người ấy và an trú, danh 

vọng xâm nhập tâm của người ấy và an trú, không danh vọng 

xâm nhập tâm của người ấy và an trú, tán thán xâm nhập tâm 

của người ấy và an trú, chỉ trích xâm nhập tâm của người ấy 

và an trú, an lạc xâm nhập tâm của người ấy và an trú, đau 

khổ xâm nhập tâm của người ấy và an trú". Người ấy thuận 

ứng với lợi dưỡng được khởi lên và nghịch ứng với không lợi 

dưỡng; thuận ứng với danh vọng được khởi lên và nghịch 

ứng với không danh vọng; thuận ứng với tán thán được khởi 

lên và nghịch ứng với chỉ trích; thuận ứng với an lạc được 

khởi lên và nghịch ứng với đau khổ; Người ấy đầy đủ thuận 

ứng, nghịch ứng như vậy, không có giải thoát khỏi sanh, già, 

chết, sầu, bi, khổ, ưu, não. Ta nói rằng, người ấy không thoát 

khỏi khổ. 

5. Với vị Thánh đệ tử có nghe pháp, này các Tỷ-kheo, 

khởi lên lợi dưỡng. Vị ấy có suy tư: "Lợi dưỡng này khởi lên 

nơi ta, lợi dưỡng ấy vô thường, đau khổ, biến hoại". Vị ấy 

như thật rõ biết ... khởi lên không lợi dưỡng ... khởi lên danh 

vọng ... khởi lên không danh vọng ... khởi lên tán thán ... 

khởi lên chỉ trích ... khởi lên an lạc ... khởi lên khổ đau. Vị ấy 

có suy tư: "Ðau khổ này khởi lên nơi ta, đau khổ ấy là vô 

thường, khổ đau, biến hoại". Vị ấy như thật rõ biết, rằng lợi 

dưỡng này không xâm nhập tâm của vị ấy và an trú, không 



158     Chương VIII – Tám Pháp 

 

lợi dưỡng ...., danh vọng....., không danh vọng .... tán thán... 

chỉ trích... an lạc... đau khổ không xâm nhập tâm của vị ấy và 

an trú. Vị ấy không thuận ứng với lợi dưỡng được khởi lên, 

không nghịch ứng với không lợi dưỡng; không thuận ứng với 

danh vọng được khởi lên, không nghịch ứng với không danh 

vọng; không thuận ứng với tán thán được khởi lên, không 

nghịch ứng với chỉ trích; không thuận ứng với an lạc được 

khởi lên, không nghịch ứng với đau khổ; Vị ấy do đoạn tận 

thuận ứng, nghịch ứng như vậy, nên giải thoát khỏi sanh, già, 

chết, sầu, bi, khổ, ưu, não. Ta nói rằng, vị ấy thoát khỏi khổ. 

Ðây là đặc thù, này các Tỷ-kheo, đây là thù thắng, đây 

là sai biệt giữa vị Thánh đệ tử có nghe pháp và kẻ phàm phu 

không nghe pháp.  

Lợi dưỡng, không lợi dưỡng,  

Danh vọng, không danh vọng 

Tán thán và chỉ trích 

An lạc và đau khổ 

Những pháp này vô thường 

Không thường hằng biến diệt 

Biết chúng giữ chánh niệm 

Bậc trí quán biến diệt 

Pháp khả ái, không động 

Không khả ái, không sân 

Các pháp thuận hay nghịch 

Ðược tiêu tan không còn 

Sau khi biết con đường 

Không trần cấu, không sầu 

Chơn chánh biết sanh hữu 

Ði đến bờ bên kia. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     159 

 

(VII) (7) Devadatta 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Ràjagaha (Vương Xá) trên 

núi Gijjhakùta (Linh Thứu) sau khi Devadatta bỏ đi không 

bao lâu. Tại đấy, nhân việc Devadatta, Thế Tôn bảo các Tỷ-

kheo:  

2. - Lành thay, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo thường 

thường quan sát sự vi phạm của mình. Lành thay, này các 

Tỷ-kheo, Tỷ-kheo thường thường quan sát sự vi phạm của 

người khác. Lành thay, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo thường 

thường quan sát sự chứng đạt của mình. Lành thay, này các 

Tỷ-kheo, Tỷ-kheo thường thường quan sát sự chứng đạt của 

người khác. Do bị tám phi diệu pháp chinh phục, tâm bị xâm 

chiếm, này các Tỷ-kheo, Devadatta bị rơi vào đọa xứ, địa 

ngục, sống tại đấy cả một kiếp, không được cứu khỏi. Thế 

nào là tám?  

3. Này các Tỷ-kheo, bị lợi dưỡng chinh phục, tâm bị 

xâm chiếm, Devadatta bị sanh vào đọa xứ, địa ngục sống tại 

đấy cả một kiếp, không được cứu khỏi. Này các Tỷ-kheo, bị 

lợi dưỡng chinh phục, ... bị danh vọng chinh phục ... bị 

không danh vọng chinh phục ... bị cung kính chinh phục ... bị 

không cung kính chinh phục... bị ác dục chinh phục ... bị ác 

bằng hữu chinh phục, tâm bị xâm chiếm, Devadatta bị rơi 

vào đọa xứ, địa ngục, sống tại đấy cả một kiếp, không được 

cứu khỏi. 

Này các Tỷ kheo, bị tám phi diệu pháp này chinh phục, 

tâm bị xâm chiếm, Devadatta bị sanh vào đọa xứ, địa ngục, 

sống tại đây cả một kiếp, không được cứu khỏi.  

4. Lành thay, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo sống chinh 

phục lợi dưỡng được sanh khởi ... không lợi dưỡng được 

sanh khởi ... danh vọng được sanh khởi ... không danh vọng 



160     Chương VIII – Tám Pháp 

 

được sanh khởi ... cung kính được sanh khởi ... không cung 

kính được ác dục được sanh khởi ... ác bằng hữu được sanh 

khởi ... Và này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo do duyên mục đích gì 

cần phải sống chinh phục lợi dưỡng được sanh khởi ?  

Này các Tỷ-kheo, do sống không chinh phục, lợi dưỡng 

được khởi lên, các lậu hoặc tổn hại nhiệt não sanh khởi. Do 

sống chinh phục, lợi dưỡng được khởi lên. Như vậy các lậu 

hoặc tổn hại nhiệt não ấy không có mặt. Này các Tỷ-kheo, do 

sống không chinh phục không lợi dưỡng được khởi lên, ... 

danh vọng được khởi lên ... cung kính được khởi lên ... 

không cung kính được khởi lên ... ác dục được khởi lên ... ác 

bằng hữu được khởi lên, các lậu hoặc tổn hại nhiệt não sanh 

khởi. Do sống chinh phục ác bằng hữu khởi lên, như vậy các 

lậu hoặc tổn hại nhiệt não ấy không có mặt. Này các Tỷ-kheo, 

do duyên mục đích này, Tỷ-kheo sống chinh phục, lợi dưỡng 

được khởi lên, ... danh vọng được khởi lên ... cung kính được 

khởi lên ... không cung kính được khởi lên ... ác dục được 

khởi lên ... ác bằng hữu được khởi lên. Do vậy, này các Tỷ-

kheo, các Thầy cần phải học tập như sau:  

5. "Ta sẽ sống chinh phục lợi dưỡng được khởi lên ... 

không lợi dưỡng được khởi lên ... danh vọng được khởi lên ... 

không danh vọng được khởi lên ... cung kính được khởi lên ... 

không cung kính được khởi lên ... ác dục được khởi lên ... ác 

bằng hữu được khởi lên". Như vậy, này các Tỷ-kheo, các 

Thầy cần phải học tập. 

(VIII) (8) Tôn Giả Uttara 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Mahisavatthu, trên núi 

Sankheyyaka, tại Dhavajàlikà. Lúc bấy giờ, Tôn giả Uttara 

bảo các Tỷ-kheo: 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     161 

 

2. - Lành thay, này chư hiền, Tỷ-kheo thường thường 

quan sát sự vi phạm của mình. Lành thay, này chư Hiền, Tỷ-

kheo thường thường quan sát sự vi phạm của người khác. 

Lành thay, này chư Hiền, Tỷ-kheo thường thường quan sát 

sự thành đạt của mình. Lành thay, này chư Hiền, Tỷ-kheo 

thường thường quan sát sự thành đạt của người khác. 

3. Lúc bấy giờ, đại vương Vessavana đang đi từ 

phương Bắc đến phương nam, vì một vài công việc, đại 

vương Vessavana nghe Tôn giả Uttara trú ở Mahisavatthu, 

trên núi Sankheyyaka, tại Dhavajàlikà thuyết pháp như vậy 

cho các Tỷ-kheo,: "Lành thay, này chư Hiền, Tỷ-kheo 

thường thường quan sát ... sự thành đạt của người khác". 

4. Rồi đại vương Vessavana như người lực sĩ duỗi cánh 

tay đang co lại, hay co lại cánh tay đang duỗi ra, cũng vậy 

biến mất ở Mahisavatthu, trên núi Sankheyyaka, ở 

Dhavajàlikà và hiện ra trước mặt chư Thiên ở cõi Ba mươi 

ba. Rồi đại vương Vessavana đi đến Thiên chủ Sakka; sau 

khi đến nói với Thiên chủ Sakka:  

- Ngài có biết chăng Tôn giả Uttara tại Mahisavatthu, 

trên núi Sankheyyaka, tại Dhavajàlikà thuyết pháp cho các 

Tỷ-kheo như sau: "Lành thay, này chư Hiền, Tỷ-kheo thường 

thường quan sát ... sự thành đạt của người khác". 

5. Rồi Thiên chủ Sakka như người lực sĩ duỗi cánh tay 

đang co lại, hay co lại cánh tay đang duỗi ra, cũng vậy biến 

mất trước chư Thiên cõi trời Ba mươi ba, hiện ra ở 

Mahisavatthu, trên núi trên núi Sankheyyaka, ở Dhavajàlikà, 

trước mặt Tôn giả Uttara. Rồi Thiên chủ Sakka đi đến Tôn 

giả Uttara; sau khi đến đảnh lễ Tôn giả Uttara rồi đứng một 

bên. Ðứng một bên, Thiên chủ Sakka nói với Tôn giả Uttara:  



162     Chương VIII – Tám Pháp 

 

- Thưa Tôn giả, có thật chăng, Tôn giả Uttara thuyết 

pháp cho các Tỷ kheo như sau : "Lành thay , này chư Hiền, 

Tỷ kheo thường thường quan sát... sự thành đạt của người 

khác" ?  

- Thưa có vậy, này Thiên chủ.  

- Thưa Tôn giả, đây là Tôn giả Uttara tự nói hay là lời 

của Thế Tôn, bậc A-la-hán, Chánh Ðẳng Giác?  

6. - Vậy này Thiên chủ, ta sẽ làm một ví dụ cho người, 

nhờ ví dụ ở đây, một số những người có trí hiểu rõ ý nghĩa 

của lời nói. Ví như, này Thiên chủ, có một đống lúa lớn 

không xa làng, hay thị trấn, và quần chúng từ nơi đống lúa ấy 

mang lúa đi, hoặc trên đòn gánh, hoặc trong thùng, hoặc bên 

hông, hoặc với bàn tay. Này Thiên chủ, nếu có ai đến đám 

quần chúng ấy và hỏi như sau: "Các người mang lúa này từ 

đâu? " Này Thiên chủ, đám quần chúng ấy cần phải đáp như 

thế nào để có thể đáp một cách chơn chánh?  

- Thưa Tôn giả, đám quần chúng ấy muốn đáp một cách 

chơn chánh, cần phải đáp như sau: "Thưa Tôn giả, chúng tôi 

mang lúa từ nơi đống lúa lớn này". 

- Cũng vậy, này Thiên chủ, điều gì khéo nói, tất cả là 

lời nói của Thế Tôn ấy, bậc A-la-hán, Chánh Ðẳng Chánh 

Giác. Dựa trên lời ấy, dựa lên trên ấy, chúng tôi và các người 

khác nói lên.  

7. - Thật vi diệu thay, thưa Tôn giả! Thật hy hữu thay, 

thưa Tôn giả! Thật là khéo nói là lời nói này của Tôn giả 

Uttara: "Tất cả là lời nói của Thế Tôn ấy, bậc A-la-hán, 

Chánh Ðẳng Chánh Giác. Dựa lên trên ấy, dựa lên trên ấy, 

chúng tôi và các người khác nói lên ". Một thời, thưa Tôn giả 

Uttara, Thế Tôn trú ở Ràjagaha (Vương Xá) tại núi 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     163 

 

Gijjhakùta, sau khi Devadatta bỏ đi không bao lâu. Tại đấy, 

Thế Tôn nhân việc Devadatta, bảo các Tỷ-kheo:  

- Lành thay, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo thường thường 

quan sát sự vi phạm của mình. Lành thay, này các Tỷ-kheo, 

Tỷ-kheo thường thường quan sát sự vi phạm của người khác. 

Lành thay, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo thường thường quan 

sát sự chứng đạt của mình. Lành thay, này các Tỷ-kheo, Tỷ-

kheo thường thường quan sát sự chứng đạt của người khác. 

Do bị tám phi diệu pháp chinh phục, tâm bị xâm chiếm, này 

các Tỷ-kheo, Devadatta bị rơi vào đọa xứ, địa ngục, sống tại 

đấy cả một kiếp, không được cứu khỏi. Thế nào là tám?  

Này các Tỷ-kheo, bị lợi dưỡng chinh phục, tâm bị xâm 

chiếm, Devadatta bị sanh vào đọa xứ, địa ngục sống tại đấy 

cả một kiếp, không được cứu khỏi. Này các Tỷ-kheo, bị 

không lợi dưỡng chinh phục, ... bị danh vọng chinh phục ... 

bị không danh vọng chinh phục ... bị cung kính chinh phục ... 

bị không cung kính chinh phục... bị ác dục chinh phục ... bị 

ác bằng hữu chinh phục, tâm bị xâm chiếm, Devadatta bị rơi 

vào đọa xứ, địa ngục, sống tại đấy cả một kiếp, không được 

cứu khỏi. 

Này các Tỷ kheo, bị tám phi diệu pháp này chinh phục, 

tâm bị xâm chiếm, Devadatta bị sanh vào đọa xứ, địa ngục, 

sống tại đây cả một kiếp, không được cứu khỏi.  

"Lành thay, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo sống có thể 

chinh phục lợi dưỡng được sanh khởi, ... không lợi dưỡng 

được sanh khởi ... danh vọng được sanh khởi ... không danh 

vọng được sanh khởi ... cung kính được sanh khởi ... không 

cung kính được sanh khởi ... ác dục được sanh khởi ... ác 

bằng hữu được sanh khởi ..." 



164     Chương VIII – Tám Pháp 

 

8. "Và này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo do duyên mục đích gì 

phải sống chinh phục lợi dưỡng được khởi lên? Này các Tỷ-

kheo, do sống không chinh phục lợi dưỡng được khởi lên, 

các lậu hoặc, các tổn hại, nhiệt não sanh khởi. Do sống chinh 

phục lợi dưỡng được khởi lên, như vậy, các lậu hoặc, các tổn 

hại, nhiệt não ấy không có mặt. Này các Tỷ-kheo, do sống 

chinh phục không lợi dưỡng được khởi lên ... danh vọng 

được khởi lên ... không danh vọng được khởi lên ... cung 

kính được khởi lên ... không cung kính được khởi lên ... ác 

dục được khởi lên ... ác bằng hữu được khởi lên, các lậu hoặc, 

các tổn hại, nhiệt não khởi lên, như vậy các lậu hoặc, các tổn 

hại, nhiệt não ấy không có mặt. Này các Tỷ-kheo, do duyên 

mục đích này, Tỷ-kheo phải sống chinh phục lợi dưỡng được 

khởi lên ... không lợi dưỡng được khởi lên ... danh vọng 

được khởi lên ... không danh vọng được khởi lên ... cung 

kính được khởi lên ... không cung kính được khởi lên ... ác 

dục được khởi lên ... ác bằng hữu được khởi lên. Do vậy, này 

các Tỷ-kheo, các Thầy cần phải học tập như sau:  

9. "Ta sẽ sống chinh phục lợi dưỡng được khởi lên ... 

không lợi dưỡng được khởi lên ... danh vọng được khởi lên ... 

không danh vọng được khởi lên ... cung kính được khởi lên ... 

không cung kính được khởi lên ... ác dục được khởi lên ... ác 

bằng hữu được khởi lên". Như vậy, này các Tỷ-kheo, các 

Thầy cần phải học tập. 

10. Cho đến nay, thưa Tôn giả Uttara, trong bốn hội 

chúng giữa loài người: Tỷ-kheo, Tỷ-kheo-Ni, nam cư sĩ, nữ 

cư sĩ, pháp môn này không được một ai thiết lập. Thưa Tôn 

giả, Tôn giả Uttara hãy học pháp môn này. Thưa Tôn giả, 

Tôn giả Uttara hãy học thuộc lòng pháp môn này. Thưa Tôn 

giả, Tôn giả Uttara hãy thọ trì pháp môn này. Thưa Tôn giả, 

pháp môn này liên hệ đến mục đích, là căn bản Phạm hạnh.  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     165 

 

(XI) (9) Tôn Giả Nanda 

1. - Này các Tỷ-kheo, nói một cách chơn chánh về 

Nanda, có thể nói như sau: "Là Thiện nam tử". Này các Tỷ-

kheo, nói một cách chơn chánh về Nanda, có thể nói như sau: 

"Là vị có sức mạnh". Này các Tỷ-kheo, nói một cách chơn 

chánh về Nanda, có thể nói như sau: "Là vị có tịnh tín". Này 

các Tỷ-kheo, nói một cách chơn chánh về Nanda, có thể nói 

như sau: "Là vị có chánh niệm sắc bén". 

Ai khác ngoài Nanda, này các Tỷ-kheo, thành tựu chế 

ngự các căn, biết tiết độ trong ăn uống, chú tâm cảnh giác, 

chánh niệm tỉnh giác? Nhờ vậy, Nanda có thể hành Phạm 

hạnh đầy đủ thanh tịnh. 

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, đây là sự chế ngự các căn 

của Nanda. 

Này các Tỷ-kheo, nếu Nanda phải nhìn về phương 

Ðông, tập trung tất cả tâm, Nanda nhìn về hướng Ðông và 

suy nghĩ: "Như vậy, khi Ta đang nhìn về hướng Ðông, thời 

tham, ưu, các ác bất thiện pháp sẽ không có xâm nhập". Như 

vậy, ở đây vị ấy tỉnh giác. Này các Tỷ-kheo, nếu Nanda phải 

nhìn về phương Tây ... nhìn về phương Bắc ... về phương 

Nam ... ngước nhìn lên Trên ... cúi nhìn về phương Dưới ... 

hay nhìn về hướng giữa các phương chính, tập trung tất cả 

tâm, Nanda nhìn về hướng giữa các phương chính và suy 

nghĩ: "Như vậy, khi ta đang nhìn về hướng giữa các phương 

chính, thời tham, ưu, các ác bất thiện pháp sẽ không có xâm 

nhập ". Như vậy, ở đây, vị ấy tỉnh giác.  

Như vậy, này các Tỷ-kheo, là Nanda chế ngự các căn. 

3. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Nanda tiết độ trong ăn uống.  



166     Chương VIII – Tám Pháp 

 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, Nanda với chánh tư duy thọ 

dụng các món ăn, không phải để vui đùa, không phải để đam 

mê, không phải để trang sức, không phải để tự làm đẹp mình, 

mà chỉ để thân này được an trú và được bảo dưỡng, để thân 

này khỏi bị thương hại, để hỗ trợ Phạm hạnh, nghĩ rằng: 

"Như vậy chúng ta diệt trừ các cảm thọ cũ và không cho khởi 

lên các cảm thọ mới, và chúng ta sẽ không có lỗi lầm, sống 

được an ổn".  

Như vậy, này các Tỷ-kheo, là Nanda tiết độ trong ăn 

uống.  

4. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Nanda chú tâm cảnh giác.  

Ở đây, này các Tỷ-kheo, Nanda ban ngày đi kinh hành 

hay trong khi ngồi, Nanda tẩy sạch tâm tư khỏi các pháp 

chướng ngại. Ban đêm canh một đi kinh hành, hay trong khi 

ngồi, Nanda tẩy sạch tâm tư khỏi các pháp chướng ngại. Ban 

đêm, canh giữa, Nanda nằm dáng nằm con sư tử, bên hông 

tay phải, một chân đặt trên chân kia, chánh niệm tỉnh giác, 

tâm nghĩ đến thức dậy lại. Ban đêm, canh cuối thức dậy, đi 

kinh hành hay trong khi ngồi, Nanda tẩy sạch tâm tư khỏi các 

pháp chướng ngại.  

Này các Tỷ-kheo, như vậy Nanda chú tâm cảnh giác. 

5. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Nanda chánh niệm tỉnh giác. 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, Nanda rõ biết khi các thọ khởi 

lên, rõ biết khi các thọ an trú, rõ biết khi các thọ chấm dứt ... 

rõ biết khi các tưởng ... rõ biết khi các tầm khởi lên, rõ biết 

khi các tầm an trú, rõ biết khi các tầm chấm dứt.  

Này các Tỷ-kheo, đây là Nanda chánh niệm tỉnh giác.  

Này các Tỷ-kheo, ai khác ngoài Nanda, thành tựu chế 

ngự các căn, biết tiết độ trong ăn uống, chú tâm cảnh giác, 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     167 

 

chánh niệm tỉnh giác? Nhờ vậy, Nanda có thể hành Phạm 

hạnh đầy đủ thanh tịnh. 

(X) (10) Các Ðồ Rác  

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Campà, trên bờ hồ Gaggarà. 

Lúc bấy giờ, các Tỷ-kheo buộc tội một Tỷ-kheo phạm tội. Vị 

ấy bị các Tỷ-kheo buộc tội, tránh né vấn đề với một vấn đề 

khác, hướng câu chuyện ra ngoài, và hiện tướng phẫn nộ, sân 

hận và bất mãn. Rồi Thế Tôn bảo các Tỷ-kheo:  

2. - Này các Tỷ-kheo, hãy đuổi người này ra! Này các 

Tỷ-kheo, hãy tẩn xuất người này ra! Này các Tỷ-kheo, người 

này đáng bị khai trừ. 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, khi nào một người đi ra, đi 

vào, nhìn lên, nhìn xung quanh, co tay, duỗi tay, mang y 

sanghàti, bát và y, như vậy, như các Tỷ-kheo hiền thiện khác, 

cho đến khi các Tỷ-kheo không thấy phạm tội. Nhưng khi 

các Tỷ-kheo thấy phạm tội, họ biết người này là như sau: 

"Người này là Sa-môn ô uế, họ là Sa-môn rơm rạ, là Sa-môn 

rác rưởi. Khi biết như vậy, họ đuổi người ấy ra ngoài. Vì sao? 

Chớ để cho người ấy làm ô uế các Tỷ kheo hiền thiện khác.  

3. Ví như, này các Tỷ-kheo, khi một ruộng lúa mì đã 

đầy đủ cây lúa mì ô nhiễm, cây lúa mì rơm rạ, cây lúa mì rác 

rưởi được mọc lên với rễ như vậy, giống như các cây lúa mì 

hiền thiện khác. Với cành lá như vậy, giống như những cây 

lúa mì hiền thiện khác; Với lá là như vậy, giống như những 

cây lúa mì hiền thiện khác, cho đến khi nào đầu ngọn lúa 

chưa mọc ra. Khi đầu ngọn lúa mọc ra, họ biết: "Ðây là cây 

lúa mì hoang, đây là cây lúa mì rơm rạ, cây lúa mì rác rưởi". 

Sau khi biết như vậy, họ nhổ cây lúa mì ấy lên, luôn cả rễ, và 

quăng cây lúa mì ấy ra khỏi ruộng lúa. Vì cớ sao? Họ nói: 



168     Chương VIII – Tám Pháp 

 

"Ðừng để cho cây lúa mì làm uế nhiễm các cây lúa mì hiền 

thiện khác".  

Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, ở đây, khi nào một người 

đi ra, đi vào, nhìn lên, nhìn xung quanh, co tay, duỗi tay, 

mang y sanghàti, bát và y, như vậy, như các Tỷ-kheo hiền 

thiện khác, cho đến khi các Tỷ-kheo không thấy người ấy 

phạm tội. Nhưng khi các Tỷ-kheo thấy người ấy phạm tội, họ 

biết được: "Người này là Sa-môn giả hiệu, Sa-môn rơm, Sa-

môn rác". Sau khi biết người ấy là như vậy, họ đuổi người ấy 

ra ngoài. Vì cớ sao? "Chớ để cho người ấy làm uế nhiễm các 

Tỷ kheo hiền thiện khác ".  

4. Ví như, này các Tỷ-kheo, khi một đống lúa lớn đang 

được sàng quạt, tại đấy, các hột lúa nào chắc cứng, có hạt, 

chúng được chất thành đống một bên; còn những hạt lúa nào 

yếu kém, chỉ là rơm, thời được gió thổi tạt qua một bên, và 

người chủ, với cây chổi, quét chúng còn xa hơn nữa. Vì cớ 

sao? "Chớ để cho lúa ấy làm uế nhiễm các hạt lúa hiền thiện 

khác ".  

Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, ở đây, khi nào một người 

đi ra, đi vào, nhìn lên, nhìn xung quanh, co tay, duỗi tay, 

mang y sanghàti, bát và y, như vậy, như các Tỷ-kheo hiền 

thiện khác, cho đến khi nào các Tỷ-kheo không thấy người 

ấy phạm tội. Nhưng khi các Tỷ-kheo thấy người ấy phạm tội, 

họ biết được: "Người này là Sa-môn ô uế, Sa-môn rơm rạ, 

Sa-môn rác rưởi". Sau khi biết người ấy là như vậy, họ đuổi 

người ấy ra ngoài. Vì cớ sao? "Chớ để cho người ấy làm uế 

nhiễm các Tỷ kheo hiền thiện khác ".  

5. Ví như, này các Tỷ-kheo, một người cần một số ống 

nước, lấy một cây búa sắc bén và đi vào rừng, và với cán cây 

búa ấy, gõ vào thân cây này hay thân cây khác. Ở đây, những 

cây nào chắc cứng, có lõi, khi được cán búa gõ vào, tiếng 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     169 

 

vang dội được tròn cứng. Còn những cây nào ở giữa bị mục 

nát, không có lõi (đầy ứ bất tịnh) nhơ bẩn, khi được cán búa 

gõ vào, tiếng vang dội lép xẹp. Người ấy chặt cây ấy, chặt 

gốc ; sau khi chặt gốc, người ấy chặt ngọn; sau khi chặt ngọn, 

người ấy rửa phía trong của cây cho thật sạch; khi rửa phía 

trong cho thật sạch rồi, người ấy nối liền các ống ấy lại.  

Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, ở đây, khi nào một người 

đi ra, đi vào, nhìn lên, nhìn xung quanh, co tay, duỗi tay, 

mang y sanghàti, bát và y, như vậy, như các Tỷ-kheo hiền 

thiện khác, cho đến khi các Tỷ-kheo không thấy người ấy 

phạm tội. Nhưng khi các Tỷ-kheo thấy người ấy phạm tội, họ 

biết được: "Người này là Sa-môn giả hiệu, Sa-môn rơm rạ, 

Sa-môn rác rưởi". Sau khi biết người ấy là như vậy, họ đuổi 

người ấy ra ngoài. Vì cớ sao? "Chớ để cho người ấy làm uế 

nhiễm các Tỷ kheo hiền thiện khác ".  

Thầy có thể biết được  

Người này Thầy chung sống 

Ái dục và phẫn nộ 

Dèm pha và ngoan cố 

Não hại và tật đố 

Xan tham và man trá 

Nói nhu hòa giữa người  

Nói như lời Sa-môn  

Che giấu, làm việc ác 

Ác kiến, thiếu kính trọng 

Quanh co và nói láo 

Biết vậy, người làm gì?  

Tất cả phải đồng tình 

Cùng tránh né người ấy 

Hãy tẩn xuất rơm rác 

Hãy tống cổ uế trược 



170     Chương VIII – Tám Pháp 

 

Từ nay hãy đuổi xa 

Kẻ nói nhiều vô ích 

Không phải là Sa-môn  

Nhưng hiện tướng Sa-môn  

Tẩn xuất kẻ ác dục 

Ác hạnh, ác uy nghi 

Sống với người thanh tịnh  

Sống trong sạch chánh niệm 

Hòa hợp biết khôn khéo 

Hãy chấm dứt khổ đau. 

  

 

II. Phẩm Lớn 

(I) (11) Veranjà 

1. Như vầy tôi nghe:  

Một thời, Thế Tôn trú ở Veranjà, dưới gốc cây 

Nalerupucimanda. Rồi Bà-la-môn Veranjà đi đến Thế Tôn; 

sau khi đến, nói với Thế Tôn những lời chào đón hỏi thăm; 

sau khi nói nên những lời chào đón hỏi thăm thân hữu rồi 

ngồi xuống một bên. Ngồi xuống một bên, Bà-la-môn 

Veranjà bạch Thế Tôn:  

- Thưa Tôn giả Gotama, tôi có nghe như sau: "Sa-môn 

Gotama không đảnh lễ, không đứng dậy, hay không mời ghế 

ngồi các Bà-la-môn già yếu, tuổi lớn trưởng lão, đời đã được 

trải qua, đã đến đoạn cuối cuộc đời". Thưa Tôn giả Gotama, 

sự thể là như vậy: "Tôn giả Gotama không đảnh lễ, không 

đứng dậy, hay không mời ghế ngồi các Bà-la-môn già yếu, 

tuổi lớn trưởng lão, đời đã được trải qua, đã đến đoạn cuối 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     171 

 

cuộc đời". Như vậy, thưa Tôn giả Gotama, thật là không đầy 

đủ. 

- Này Bà-la-môn, Ta không thấy một ai trong thế giới 

chư Thiên, trong thế giới Ác ma, trong thế giới Phạm thiên, 

trong quần chúng Sa-môn, Bà-la-môn, chư Thiên và loài 

Người mà Ta có thể đảnh lễ người ấy, đứng dậy hay mời ghế 

ngồi. Này Bà-la-môn, nếu Như Lai đảnh lễ, hay đứng dậy, 

hay mời ngồi ai, thời đầu người ấy bị bể tan. 

2. - Tôn giả Gotama, thật thiếu ý vị!  

- Này Bà-la-môn, có pháp môn này, do pháp môn ấy, ai 

nói về Ta một cách chơn chánh có thể nói như sau: "Sa-môn 

Gotama thật thiếu ý vị". Này Bà-la-môn, các sắc vị, thanh vị, 

hương vị, vị vị, xúc vị, các vị ấy, Như Lai đã đoạn tận chúng, 

chặt đứt từ gốc rễ, làm cho như thân cây tàla, làm cho không 

thể tái sanh, làm cho không thể sanh khởi trong tương lai. 

Này Bà-la-môn, đây là pháp môn, với pháp môn này, ai nói 

về Ta một cách chơn chánh có thể nói như sau: "Sa-môn 

Gotama thiếu ý vị". Nhưng Ông nói không phải với ý nghĩa 

này.  

3. "Tôn giả Gotama thiếu tài sản". Này Bà-la-môn, có 

pháp môn này, do pháp môn ấy, ai nói về Ta một cách chơn 

chánh có thể nói như sau: "Sa-môn Gotama thiếu tài sản". 

Này Bà-la-môn, các sắc tài sản, thanh tài sản, hương tài sản, 

vị tài sản, xúc tài sản, các tài sản ấy, Như Lai đã đoạn tận 

chúng, chặt đứt từ gốc rễ, làm cho như thân cây tala, làm cho 

không thể tái sanh, làm cho không thể sanh khởi trong tương 

lai. Này Bà-la-môn, đây là pháp môn, với pháp môn này, ai 

nói về Ta một cách chơn chánh có thể nói như sau: "Sa-môn 

Gotama thiếu tài sản". Nhưng Ông nói không phải với ý 

nghĩa này.  



172     Chương VIII – Tám Pháp 

 

4. "Tôn giả Gotama chủ trương thuyết không hành 

động". Này Bà-la-môn, có pháp môn này, do pháp môn ấy, ai 

nói về Ta một cách chơn chánh có thể nói như sau: "Sa-môn 

Gotama chủ trương thuyết không hành động". Này Bà-la-

môn, Ta nói không hành động về thân làm ác, về lời nói ác, 

về ý nghĩ ác. Ta nói không hành động về các pháp ác, bất 

thiện. Này Bà-la-môn, đây là pháp môn, với pháp môn này, 

ai nói về Ta một cách chơn chánh có thể nói như sau: "Sa-

môn Gotama chủ trương thuyết không hành động". Nhưng 

Ông nói không phải với ý nghĩa này.  

5. "Tôn giả Gotama chủ trương thuyết đoạn diệt ". Này 

Bà-la-môn, có pháp môn này, do pháp môn ấy, ai nói về Ta 

một cách chơn chánh có thể nói như sau: "Sa-môn Gotama 

chủ trương thuyết đoạn diệt ". Này Bà-la-môn, Ta tuyên bố 

đoạn diệt tham, sân, si. Ta tuyên bố đoạn diệt các ác, bất 

thiện pháp. Này Bà-la-môn, đây là pháp môn, với pháp môn 

này, ai nói về Ta một cách chơn chánh có thể nói như sau: 

"Sa-môn Gotama chủ trương thuyết đoạn diệt". Nhưng Ông 

nói không phải với ý nghĩa này.  

6. "Tôn giả Gotama là người nhàm chán". Này Bà-la-

môn, có pháp môn này, do pháp môn ấy, ai nói về Ta một 

cách chơn chánh có thể nói như sau: "Sa-môn Gotama là 

người nhàm chán". Này Bà-la-môn, Ta nhàm chán thân làm 

ác, miệng nói ác, ý nghĩ ác. Ta nhàm chán sự thành tựu các 

pháp ác, bất thiện. Này Bà-la-môn, đây là pháp môn, với 

pháp môn này, ai nói về Ta một cách chơn chánh có thể nói 

như sau: "Sa-môn Gotama là người nhàm chán ". Nhưng 

Ông nói không phải với ý nghĩa này.  

7. "Tôn giả Gotama là người chủ trương hư vô chủ 

nghĩa". Này Bà-la-môn, có pháp môn này, do pháp môn ấy, 

ai nói về Ta một cách chơn chánh có thể nói như sau: "Sa-



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     173 

 

môn Gotama là người chủ trương hư vô". Này Bà-la-môn, Ta 

thuyết pháp để hư vô tham, sân, si. Ta thuyết pháp để hư vô 

các pháp ác, bất thiện. Này Bà-la-môn, đây là pháp môn, do 

pháp môn này, ai nói về Ta một cách chơn chánh có thể nói 

như sau: "Sa-môn Gotama là người chủ trương hư vô ". 

Nhưng Ông nói không phải với ý nghĩa này.  

8. "Tôn giả Gotama là người khổ hạnh". Này Bà-la-

môn, có pháp môn này, do pháp môn ấy, ai nói về Ta một 

cách chơn chánh có thể nói như sau: "Sa-môn Gotama là 

người khổ hạnh ". Này Bà-la-môn, Ta tuyên bố rằng cần phải 

khổ hạnh các pháp ác, bất thiện, thân làm ác, miệng nói ác, ý 

nghĩ ác. Này Bà-la-môn, với ai, các pháp ác, bất thiện, thân 

làm ác, miệng nói ác, ý nghĩ ác được tu khổ hạnh, được đoạn 

tận, được cắt đứt từ gốc rễ, được làm cho như thân cây tala, 

được làm cho không thể tái sanh, được làm cho không thể 

sanh khởi trong tương lai, Ta tuyên bố rằng người ấy là 

người khổ hạnh. Này Bà-la-môn, với Như Lai, các pháp ác, 

bất thiện, thân làm ác, miệng nói ác, ý nghĩ ác đã được tu 

khổ hạnh, được đoạn tận, được cắt đứt từ gốc rễ, được làm 

cho như thân cây tala, được làm cho không thể tái sanh, được 

làm cho không thể sanh khởi trong tương lai. Này Bà-la-môn, 

đây là pháp môn, do pháp môn này, ai nói về Ta một cách 

chơn chánh có thể nói như sau: "Sa-môn Gotama là người 

khổ hạnh". Nhưng Ông nói không phải với ý nghĩa này.  

9. "Tôn giả Gotama chủ trương không nhập thai". Này 

Bà-la-môn, có pháp môn này, do pháp môn ấy, ai nói về Ta 

một cách chơn chánh có thể nói như sau: "Sa-môn Gotama 

chủ trương không nhập thai". Này Bà-la-môn, với ai mà khả 

năng nhập thai tái sanh trong tương lai đã đoạn tận, chặt đứt 

từ gốc rễ, làm cho như thân cây tala, làm cho không thể tái 

sanh, làm cho không thể sanh khởi trong tương lai, Ta tuyên 



174     Chương VIII – Tám Pháp 

 

bố rằng người ấy chủ trương không nhập thai. Này Bà-la-

môn, Như Lai đã đoạn tận khả năng nhập thai tái sanh trong 

tương lai đã đoạn tận, đã chặt đứt từ gốc rễ, đã làm cho như 

thân cây tala, đã làm cho không thể tái sanh, đã làm cho 

không thể sanh khởi trong tương lai. Này Bà-la-môn, đây là 

pháp môn, với pháp môn này, ai nói về Ta một cách chơn 

chánh có thể nói như sau: "Sa-môn Gotama chủ trương 

không nhập thai". Nhưng Ông nói không phải với ý nghĩa 

này.  

Ví như, này Bà-la-môn, có tám, mười hay mười hai cái 

trứng của con gà mái, được con gà mái khéo ấp nằm, ấp nóng 

và ấp dưỡng, và con gà nào trong những con gà con ấy, đầu 

tiên hết, lấy chân, móng, đầu, miệng hay mỏ phá vỡ vỏ trứng 

gà, ra ngoài một cách an toàn, con ấy được gọi là con trưởng 

hay con trẻ nhất?  

- Thưa Tôn giả Gotama, con ấy phải được gọi là con 

trưởng. Thật vậy, thưa Tôn giả Gotama, con ấy là con trưởng 

trong tất cả các con gà ấy.  

10. - Cũng vậy, này Bà-la-môn, khi Ta vì chúng sanh bị 

vô minh chi phối, như sanh ra từ trứng, bị bao trùm, đã phá 

vỡ vỏ trứng vô minh, một mình chứng được vô thượng 

Chánh Ðẳng Giác ở đời, này Bà-la-môn, thật sự Ta là vị đệ 

nhất, tối thắng ở đời. Lại nữa, này Bà-la-môn, Ta tinh cần 

tinh tấn, không biếng nhác. Ta trú niệm, không có thất niệm, 

thân được khinh an, không có tháo động, định tĩnh, nhất tâm.  

11. Này Bà-la-môn, ly dục, ly pháp bất thiện, Ta đã 

chứng đạt và an trú sơ Thiền, một trạng thái hỷ lạc do ly dục 

sanh, có tầm, có tứ. Làm cho tịnh chỉ tầm và tứ, Ta chứng đạt 

và an trú Thiền thứ hai, một trạng thái hỷ lạc do định sanh, 

không tầm, không tứ, nội tĩnh nhất tâm. Ly hỷ Ta trú xả, 

chánh niệm tỉnh giác, thân cảm sự lạc thọ, mà các bậc Thánh 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     175 

 

gọi là xả niệm lạc trú. Ta chứng đạt và an trú Thiền thứ ba. 

Xả lạc, xả khổ, diệt hỷ ưu đã cảm thọ từ trước, Ta chứng đạt 

và an trú Thiền thứ tư, không khổ, không lạc, xả niệm, thanh 

tịnh.  

12. Với tâm định tĩnh, thuần tịnh, trong sáng, không 

cấu nhiễm, không phiền não, nhu nhuyến, dễ sử dụng, vững 

chắc, không dao động, như vậy, Ta dẫn tâm, hướng tâm đến 

túc mạng minh. Ta nhớ đến đời sống quá khứ, một đời, hai 

đời, ba đời, bốn đời, năm đời, mười đời, hai mươi đời, ba 

mươi đời, bốn mươi đời, năm mươi đời, một trăm đời, hai 

trăm đời, một ngàn đời, nhiều hoại kiếp, nhiều thành kiếp, 

nhiều hoại và thành kiếp. Ta nhớ rằng: "Tại chỗ kia, Ta có 

tên như thế này, dòng họ như thế này, giai cấp như thế này, 

thọ khổ lạc như thế này, tuổi thọ đến mức như thế này. Sau 

khi chết tại chỗ kia, Ta được sanh ra tại chỗ nọ. Tại chỗ ấy, 

Ta có tên như thế này, dòng họ như thế này, giai cấp như thế 

này, thọ khổ lạc như thế này, tuổi thọ đến mức như thế này. 

Sau khi chết tại chỗ nọ, Ta được sanh ra ở đây". Như vậy, Ta 

nhớ đến nhiều đời sống quá khứ cùng với các nét đại cương 

và các nét chi tiết.  

Này Bà-la-môn, đây là trong canh một, Ta chứng được 

minh thứ nhất, vô minh diệt, minh sanh, bóng tối diệt, ánh 

sáng sanh. Do Ta sống không phóng dật, nhiệt tâm, tinh cần. 

Này Bà-la-môn, đây là sự xuất sanh thứ nhất của Ta, như con 

gà con ra khỏi vỏ trứng.  

13. Với tâm định tĩnh, thuần tịnh, trong sáng, không 

cấu nhiễm, không phiền não, nhu nhuyến, dễ sử dụng, vững 

chắc, không dao động, như vậy, Ta dẫn tâm, hướng tâm đến 

trí tuệ về sanh tử của chúng sanh. Với thiên nhãn thuần tịnh 

siêu nhân, Ta thấy sự sống và sự chết của chúng sanh. Ta 

biết rõ rằng chúng sanh, người hạ liệt, kẻ cao sang, người 



176     Chương VIII – Tám Pháp 

 

đẹp đẽ, kẻ thô xấu, người may mắn, kẻ bất hạnh, đều do hạnh 

nghiệp của họ; những hạng chúng sanh này thành tựu thân 

làm ác, thành tựu miệng nói ác, thành tựu ý nghĩ ác; phỉ báng 

các bậc Thánh, theo tà kiến, tạo các nghiệp theo tà kiến. 

Những người này, sau khi thân hoại mạng chung, phải sanh 

vào cõi dữ, ác thú, đọa xứ, địa ngục. Còn những hạng chúng 

sanh nào, thành tựu thân làm lành, thành tựu miệng nói lành, 

thành tựu ý nghĩ lành, không phỉ báng các bậc Thánh, theo 

chánh kiến, tạo các nghiệp theo chánh kiến. Những người 

này, sau khi thân hoại mạng chung, được sanh lên các thiện 

thú, Thiên giới, cõi đời này. Như vậy, với thiên nhãn thuần 

tịnh siêu nhân, Ta thấy sự sống và sự chết của chúng sanh. 

Ta biết rõ rằng chúng sanh, người hạ liệt, kẻ cao sang, người 

đẹp đẽ, kẻ thô xấu, người may mắn, kẻ bất hạnh, đều do hạnh 

nghiệp của họ.  

Này Bà-la-môn, đây là trong canh giữa, Ta chứng được 

minh thứ hai, vô minh diệt, minh sanh, bóng tối diệt, ánh 

sáng sanh. Do Ta sống không phóng dật, nhiệt tâm, tinh cần. 

Này Bà-la-môn, đây là sự xuất sanh thứ hai của Ta, như con 

gà con ra khỏi vỏ trứng.  

14. Với tâm định tĩnh, thuần tịnh, trong sáng, không 

cấu nhiễm, không phiền não, nhu nhuyến, dễ sử dụng, vững 

chắc, không dao động, như vậy, Ta dẫn tâm, hướng tâm đến 

lậu tận trí. Ta biết như thật: "Ðây là khổ", biết như thật: "Ðây 

là khổ tập", biết như thật: "Ðây là Khổ diệt", biết như thật: 

"Ðây là con đường đưa đến Khổ diệt", biết như thật: "Ðây là 

những lậu hoặc", biết như thật: "Ðây là nguyên nhân của lậu 

hoặc", biết như thật: "Ðây là các lậu hoặc diệt", biết như thật: 

"Ðây là con đường đưa đến lậu hoặc diệt". Do biết như vậy, 

thấy như vậy, tâm của ta thoát khỏi dục lậu, thoát khỏi hữu 

lậu, thoát khỏi vô minh lậu. Ðối với tự thân đã giải thoát như 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     177 

 

vậy, khởi lên sự hiểu biết, ta đã giải thoát. Ta biết: "Sanh đã 

diệt, Phạm hạnh đã thành, việc cần làm đã làm, sau đời hiện 

tại, không có đời sống nào khác nữa". Này Bà-la-môn, đây là 

trong canh cuối, Ta chứng được minh thứ ba, vô minh diệt, 

minh sanh, bóng tối diệt, ánh sáng sanh. Do Ta sống không 

phóng dật, nhiệt tâm, tinh cần. Này Bà-la-môn, đây là sự 

xuất sanh thứ ba của Ta, như con gà ra khỏi vỏ trứng.  

15. Ðược nghe nói như vậy, Bà-la-môn Veranja bạch 

Thế Tôn:  

- Ðệ nhất là Tôn giả Gotama! Tối thắng là Tôn giả 

Gotama! Thật vi diệu thay, thưa Tôn giả Gotama! Thật vi 

diệu thay, thưa Tôn giả Gotama! Thưa Tôn giả Gotama, như 

người dựng đứng lại những gì bị quăng ngã xuống, phơi bày 

ra những gì bị che kín, chỉ đường cho những người bị lạc 

hướng, đem đèn sáng vào trong bóng tối, để những ai có mắt 

có thể thấy sắc. Cũng vậy, Chánh pháp đã được Thế Tôn 

dùng nhiều phương tiện trình bày giải thích. Con xin quy y 

Tôn giả Gotama, quy y Pháp, quy y chúng Tỷ-kheo. Mong 

Tôn giả Gotama nhận con làm đệ tử cư sĩ, từ nay cho đến 

mạng chung, con trọn đời quy ngưỡng.  

(II) (12) Tướng Quân Sìha 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Vesàli (Tỳ-xá-ly), tại 

Mahàvana (Ðại Lâm), ở Kùtàgàrasàla (ngôi nhà có nóc nhọn). 

Lúc bấy giờ rất nhiều vị Licchavi là các bậc có danh tiếng, có 

danh tiếng, ngồi tụ họp ở hội trường, dùng nhiều phương tiện 

tán thán Phật, tán thán Pháp, tán thán chúng Tăng.  

2. Lúc bấy giờ tướng quân Sìha là đệ tử của Niganthà 

ngồi trong hội chúng ấy. Rồi tướng quân Sìha suy nghĩ như 

sau: "Không nghi ngờ gì nữa, Thế Tôn ấy là bậc A-la-hán, 

Chánh Ðẳng Giác, vì rằng nhiều vị Licchavi này có danh 



178     Chương VIII – Tám Pháp 

 

tiếng, có danh tiếng ngồi tụ họp ở hội trường, dùng nhiều 

phương tiện tán thán Phật, tán thán Pháp, tán thán chúng 

Tăng. Vậy ta hãy đi đến yết kiến vị Thế Tôn ấy, bậc A-la-hán, 

Chánh Ðẳng Giác.  

3. Rồi tướng quân Sìha đi đến Niganthà, Nàtaputta, sau 

khi đến, thưa với Niganthà Nàtaputta:  

- Thưa Tôn giả, tôi muốn đi đến yết kiến Sa-môn 

Gotama.  

- Này Sìha, sao Ông chủ trương hành động lại đi đến 

yết kiến Sa-môn Gotama, người chủ trương không hành động? 

Này Sìha, Sa-môn Gotama chủ trương không hành động, 

thuyết pháp không hành động và huấn luyện các đệ tử như 

vậy. Rồi tướng quân Sìha, ý muốn đi đến yết kiến Thế Tôn bị 

dập tắt.  

4. Lần thứ hai, rất nhiều vị Licchavi có danh tiếng, có 

danh tiếng, ngồi tụ họp ở hội trường, dùng nhiều phương tiện 

tán thán Phật, tán thán Pháp, tán thán chúng Tăng. Lần thứ 

hai, tướng quân Sìha suy nghĩ như sau: "Không nghi ngờ gì 

nữa, Thế Tôn ấy là bậc A-la-hán, Chánh Ðẳng Giác, vì rằng 

nhiều vị Licchavi này có danh tiếng, có danh tiếng ngồi tụ 

họp ở hội trường, dùng nhiều phương tiện tán thán Phật, tán 

thán Pháp, tán thán chúng Tăng. Vậy ta hãy đi đến yết kiến 

vị Thế Tôn ấy, bậc A-la-hán, Chánh Ðẳng Giác. 

Rồi tướng quân Sìha đi đến Niganthà, Nàtaputta, sau 

khi đến, thưa với Niganthà Nàtaputta:  

- Thưa Tôn giả, tôi muốn đi đến yết kiến Sa-môn 

Gotama.  

- Này Sìha, sao Ông chủ trương hành động lại đi đến 

yết kiến Sa-môn Gotama, người chủ trương không hành động? 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     179 

 

Này Sìha, Sa-môn Gotama chủ trương không hành động, 

thuyết pháp không hành động và huấn luyện các đệ tử như 

vậy.  

Rồi tướng quân Sìha, lần thứ hai, ý muốn đi đến yết 

kiến Thế Tôn bị dập tắt.  

5. Lần thứ ba, rất nhiều vị Licchavi là có danh tiếng, có 

danh tiếng, ngồi tụ họp ở hội trường, dùng nhiều phương tiện 

tán thán Phật, tán thán Pháp, tán thán chúng Tăng. Lần thứ 

ba, tướng quân Sìha suy nghĩ như sau: "Không nghi ngờ gì 

nữa, Thế Tôn ấy là bậc A-la-hán, Chánh Ðẳng Giác, vì rằng 

nhiều vị Licchavi này có danh tiếng, có danh tiếng ngồi tụ 

họp ở hội trường, dùng nhiều phương tiện tán thán Phật, tán 

thán Pháp, tán thán chúng Tăng. Các Niganthà sẽ làm gì 

được cho ta, nếu họ được hỏi ý kiến hay không hỏi ý kiến. 

Vậy ta hãy không hỏi ý kiến Niganthà, đi đến yết kiến vị Thế 

Tôn ấy, bậc A-la-hán, Chánh Ðẳng Giác". 

Rồi tướng quân Sìha, vào giữa trưa với khoảng năm 

trăm cỗ xe, đi khỏi Vesàli để yết kiến Thế Tôn. Ði xe cho 

đến đoạn đất còn đi xe được, rồi xuống xe đi bộ vào trong 

khu vườn. Rồi tướng quân Sìha đi đến Thế Tôn; sau khi đến 

đảnh lễ Thế Tôn, rồi ngồi xuống một bên. Ngồi xuống một 

bên, tướng quân Sìha bạch Thế Tôn:  

- Bạch Thế Tôn, con có được nghe: "Sa-môn Gotama 

chủ trương không hành động, thuyết pháp về không hành 

động và huấn luyện các đệ tử như vậy". Bạch Thế Tôn, họ 

nói như sau: "Sa-môn Gotama chủ trương không hành động, 

thuyết pháp về không hành động và huấn luyện các đệ tử như 

vậy". Bạch Thế Tôn, họ nói về Thế Tôn như vậy, họ có 

xuyên tạc Thế Tôn với điều không thật chăng? Và họ trả lời 

có thuận pháp với pháp không, và những ai như pháp thuyết 



180     Chương VIII – Tám Pháp 

 

đúng pháp không có lý do để chỉ trích? Bạch Thế Tôn, chúng 

con không muốn xuyên tạc Thế Tôn.  

6. - Này Sìha, có pháp môn, do pháp môn ấy, nếu nói 

một cách chơn chánh về Ta, có thể nói: "Sa-môn Gotama chủ 

trương không hành động, thuyết pháp về không hành động 

và huấn luyện các đệ tử như vậy". 

Này Sìha, có pháp môn, do pháp môn ấy, nếu nói một 

cách chơn chánh về Ta, có thể nói: "Sa-môn Gotama chủ 

trương hành động, thuyết pháp về hành động và huấn luyện 

các đệ tử như vậy". 

Này Sìha, có pháp môn, do pháp môn ấy, nếu nói một 

cách chơn chánh về Ta, có thể nói: "Sa-môn Gotama chủ 

trương đoạn diệt, thuyết pháp về đoạn diệt và huấn luyện các 

đệ tử như vậy". 

Này Sìha, có pháp môn, do pháp môn ấy, nếu nói một 

cách chơn chánh về Ta, có thể nói: "Sa-môn Gotama là 

người nhàm chán, thuyết pháp về nhàm chán và huấn luyện 

các đệ tử như vậy". 

Này Sìha, có pháp môn, do pháp môn ấy, nếu nói một 

cách chơn chánh về Ta, có thể nói: "Sa-môn Gotama là 

người chủ trương hư vô, thuyết pháp về hư vô và huấn luyện 

các đệ tử như vậy". 

Này Sìha, có pháp môn, do pháp môn ấy, nếu nói một 

cách chơn chánh về Ta, có thể nói: "Sa-môn Gotama là 

người khổ hạnh, thuyết pháp về khổ hạnh và huấn luyện các 

đệ tử như vậy". 

Này Sìha, có pháp môn, do pháp môn ấy, nếu nói một 

cách chơn chánh về Ta, có thể nói: "Sa-môn Gotama là 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     181 

 

người chủ trương không nhập thai, thuyết pháp về không 

nhập thai và huấn luyện các đệ tử như vậy". 

Này Sìha, có pháp môn, do pháp môn ấy, nếu nói một 

cách chơn chánh về Ta, có thể nói: "Sa-môn Gotama là 

người an ủi, thuyết pháp về an ủi và huấn luyện các đệ tử 

như vậy". 

7. Và này Sìha, thế nào là pháp môn, do pháp môn ấy, 

nói một cách chơn chánh về Ta, có thể nói: "Sa-môn Gotama 

chủ trương không hành động, thuyết pháp về không hành 

động và huấn luyện các đệ tử như vậy"?  

Này Sìha, ta tuyên bố về không hành động đối với thân 

làm ác, miệng nói ác, và ý nghĩ ác. Ta tuyên bố về không 

hành động đối với các pháp ác, bất thiện. 

Này Sìha, đây là pháp môn, do pháp môn ấy, nếu nói 

một cách chơn chánh về Ta, có thể nói: "Sa-môn Gotama chủ 

trương không hành động, thuyết pháp về không hành động 

và huấn luyện các đệ tử như vậy". 

Này Sìha, thế nào là pháp môn, do pháp môn ấy, nếu 

nói một cách chơn chánh về Ta, có thể nói: "Sa-môn Gotama 

chủ trương hành động, thuyết pháp về hành động và huấn 

luyện các đệ tử như vậy"?  

Này Sìha, Ta tuyên bố về hành động đối với thân làm 

lành, miệng nói lành, và ý nghĩ lành. Ta tuyên bố về hành 

động đối với các thiện pháp. 

Và này Sìha, đây là pháp môn, do pháp môn ấy, nếu nói 

một cách chơn chánh về Ta, có thể nói: "Sa-môn Gotama chủ 

trương hành động, thuyết pháp về hành động và huấn luyện 

các đệ tử như vậy".  



182     Chương VIII – Tám Pháp 

 

Và này Sìha, thế nào là pháp môn, do pháp môn ấy, nếu 

nói một cách chơn chánh về Ta, có thể nói: "Sa-môn Gotama 

chủ trương đoạn diệt, thuyết pháp về đoạn diệt và huấn luyện 

các đệ tử như vậy". 

Này Sìha, Ta tuyên bố về đoạn diệt tham, sân, si. Ta 

tuyên bố về đoạn diệt đối với các pháp ác, bất thiện. Và này 

Sìha, đây là pháp môn, với pháp môn ấy nếu nói một cách 

chơn chánh về Ta, có thể nói: "Sa-môn Gotama chủ trương 

đoạn diệt, thuyết pháp về đoạn diệt và huấn luyện các đệ tử 

như vậy".  

Và này Sìhà, thế nào là pháp môn, do pháp môn ấy, nếu 

nói một cách chơn chánh về Ta, có thể nói: "Sa-môn Gotama 

là người nhàn chán, thuyết pháp về nhàm chán và huấn luyện 

các đệ tử như vậy". 

Này Sìha, Ta nhàm chán đối với thân làm ác, miệng nói 

ác, và ý nghĩ ác. Ta nhàm chán đối với sự thành tựu các pháp 

ác, bất thiện. 

Này Sìhà, đây là pháp môn, do pháp môn ấy, nếu nói 

một cách chơn chánh về Ta, có thể nói: "Sa-môn Gotama là 

người nhàm chán, thuyết pháp về nhàm chán và huấn luyện 

các đệ tử như vậy". 

Và này Sìhà, thế nào là pháp môn do pháp môn ấy, nếu 

nói một cách chơn chánh về Ta, có thể nói: "Sa-môn Gotama 

là người chủ trương hư vô, thuyết pháp về hư vô và huấn 

luyện các đệ tử như vậy"?  

Này Sìha, ta thuyết pháp để hư vô tham, sân, si. Ta 

thuyết pháp để hư vô các pháp ác bất thiện.  

Này Sìha, đây là pháp môn, do pháp môn ấy, nếu nói 

một cách chơn chánh về Ta, có thể nói: "Sa-môn Gotama là 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     183 

 

người hư vô, thuyết pháp về hư vô và huấn luyện các đệ tử 

như vậy". 

Và này Sìhà, thế nào là pháp môn, do pháp môn ấy, nếu 

có ai nói một cách chơn chánh về Ta, có thể nói: "Sa-môn 

Gotama là người khổ hạnh, thuyết pháp khổ hạnh và huấn 

luyện các đệ tử như vậy"?  

Này Sìha, Ta tuyên bố cần phải khổ hạnh các pháp ác 

bất thiện, kể cả thân làm ác, miệng nói ác, ý nghĩ ác. Này 

Sìha, với ai, pháp ác bất thiện, thân làm ác, miệng nói ác, ý 

nghĩ ác, được tu khổ hạnh, được đoạn tận, được chặt đứt từ 

gốc rễ, được làm cho như thân cây tala, được làm cho không 

thể tái sanh, được làm cho không thể sanh khởi trong tương 

lai, Ta tuyên bố rằng người ấy là người khổ hạnh.  

Này Sìha, đối với Như Lai, các pháp ác, bất thiện cần 

phải khổ hạnh này đã được đoạn tận chúng, chặt đứt từ gốc 

rễ, làm cho như thân cây tala, làm cho không thể tái sanh, 

làm cho không thể sanh khởi trong tương lai. Này Sìha, đây 

là pháp môn, do pháp môn ấy, nếu nói một cách chơn chánh 

về Ta, có thể nói: "Sa-môn Gotama là người khổ hạnh, 

thuyết pháp về khổ hạnh và huấn luyện các đệ tử như vậy". 

Và này Sìha, thế nào là pháp môn, do pháp môn ấy, nếu 

nói một cách chơn chánh về Ta, có thể nói: "Sa-môn Gotama 

là người chủ trương không nhập thai, thuyết pháp về không 

nhập thai và huấn luyện các đệ tử như vậy"?  

Này Sìha, với ai đã đoạn tận sự nhập thai trong tương 

lai, sự tái sanh, cắt đứt tận gốc rễ, làm cho như thân cây tala, 

làm cho không thể tái sanh, làm cho không thể sanh khởi 

trong tương lai. Ta tuyên bố người ấy là người chủ trương 

không nhập thai. Này Sìha, Như Lai đã đoạn tận sự nhập thai 

trong tương lai, sự tái sanh, cắt đứt tận gốc rễ, làm cho như 



184     Chương VIII – Tám Pháp 

 

thân cây tala, làm cho không thể tái sanh, làm cho không thể 

sanh khởi trong tương lai. 

Này Sìha, đây là pháp môn, do pháp môn ấy, nếu nói 

một cách chơn chánh về Ta, có thể nói: "Sa-môn Gotama là 

người chủ trương không nhập thai, thuyết pháp về không 

nhập thai và huấn luyện các đệ tử như vậy". 

Và này Sìha, thế nào là pháp môn, do pháp môn ấy, nếu 

nói một cách chơn chánh về Ta, có thể nói: "Sa-môn Gotama 

là người an ủi, thuyết pháp an ủi và huấn luyện các đệ tử như 

vậy"?  

Này Sìha, Ta là người an ủi với tối thượng an ủi, Ta 

thuyết pháp về an ủi, Ta huấn luyện các đệ tử như vậy. Này 

Sìha, đây là pháp môn, với pháp môn ấy, nếu nói một cách 

chơn chánh về Ta, có thể nói: "Sa-môn Gotama là người an 

ủi, thuyết pháp an ủi và huấn luyện các đệ tử như vậy". 

8. Khi được nói như vậy, tướng quân Sìha bạch Thế 

Tôn:  

- Thật vi diệu thay! Bạch Thế Tôn! Thật vi diệu thay! 

Bạch Thế Tôn, như người dựng đứng lại những gì bị quăng 

ngã xuống, phơi bày ra những gì bị che kín, chỉ đường cho 

kẻ bị lạc hướng, đem đèn sáng vào trong bóng tối để những 

ai có mắt có thể thấy sắc. Cũng vậy, Chánh pháp đã được 

Tôn giả Gotama dùng nhiều phương tiện trình bày, giải thích. 

Vậy nay con xin quy y Thế Tôn, quy y Pháp, quy y chúng 

Tỷ-kheo Tăng. Mong Thế Tôn nhận con làm đệ tử cư sĩ, từ 

nay cho đến mạng chung, con trọn đời quy ngưỡng. 

- Này Sìha, hãy chín chắn suy tư, hãy chín chắn suy tư 

là tốt đẹp với những người trứ danh như Ông.  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     185 

 

- Bạch Thế Tôn, con càng bội phần hoan hỷ, bội phần 

thỏa mãn với những lời Thế Tôn nói với con: "Này Sìha, hãy 

chín chắn suy tư, hãy chín chắn suy tư là tốt đẹp với những 

người trứ danh như Ông". Bạch Thế Tôn, nếu các ngoại đạo 

được con làm đệ tử, họ sẽ trương cờ lên và tuyên bố: "Tướng 

quân Sìha đã trở thành đệ tử của chúng tôi". Nhưng Thế Tôn 

lại nói với con: "Này Sìha, hãy chín chắn suy tư, hãy chín 

chắn suy tư là tốt đẹp với những người trứ danh như Ông". 

Bạch Thế Tôn, lần thứ hai con xin quy y Thế Tôn, quy y 

Pháp, quy y chúng Tỷ-kheo Tăng. Mong Thế Tôn nhận con 

làm đệ tử cư sĩ, từ nay cho đến mạng chung, con trọn đời quy 

ngưỡng. 

- Này Sìha, đã từ lâu gia đình Ông như là giếng nước 

mưa nguồn cho các người Niganthà. Hãy cúng dường những 

món ăn cho những ai đến với Ông.  

- Bạch Thế Tôn, con lại bội phần hoan hỷ, bội phần 

thỏa mãn với những lời Thế Tôn nói với con: "Này Sìha, đã 

từ lâu gia đình Ông như là giếng nước mưa nguồn cho các 

người Niganthà. Hãy cúng dường những món ăn cho những 

ai đến với Ông". Bạch Thế Tôn, con không nghe như sau, 

Sa-môn Gotama nói: "Chỉ bố thí cho Ta, chớ bố thí cho các 

người khác. Chỉ bố thí cho các đệ tử Ta, chớ bố thí cho đệ tử 

các người khác. Chỉ bố thí cho Ta mới có phước lớn, bố thí 

cho những người khác không có phước lớn. Chỉ bố thí cho đệ 

tử Ta mới có phước lớn, bố thí cho đệ tử những người khác 

không có phước lớn". Nhưng Thế Tôn lại khuyến khích con 

bố thí cho Niganthà.  

Bạch Thế Tôn, và chúng con ở đây sẽ biết thời nên làm. 

Bạch Thế Tôn, lần thứ ba con xin quy y Thế Tôn, quy y Pháp, 

quy y chúng Tỷ-kheo Tăng. Mong Thế Tôn nhận con làm đệ 



186     Chương VIII – Tám Pháp 

 

tử cư sĩ, từ nay cho đến mạng chung, con trọn đời quy 

ngưỡng. 

9. Rồi Thế Tôn thuận thứ thuyết pháp cho tướng quân 

Sìha, tức là thuyết về bố thí, thuyết về giới, thuyết về các cõi 

Trời, trình bày sự nguy hiểm, sự hạ liệt, sự nhiễm ô của các 

dục, những lợi ích của xuất ly. Khi Thế Tôn biết tướng quân 

Sìha, tâm đã sẵn sàng, tâm đã nhu thuận, tâm không triền cái, 

tâm được phấn khởi, tâm được hoan hỷ, Ngài mới thuyết 

những pháp được chư Phật tán dương đề cao: "Khổ, Tập, 

Diệt, Ðạo". Cũng như một tấm vải thuần bạch, các chấm đen 

được gột rửa, rất dễ thấm màu nhuộm. Cũng vậy, chính tại 

chỗ ngồi ấy, pháp nhãn xa trần ly cấu khởi lên, tất cả pháp ấy 

đều bị tiêu diệt.  

10. Rồi tướng quân Sìha thấy pháp, chứng pháp, biết 

pháp, thể nhập vào pháp, nghi ngờ vượt qua, do sự trừ diệt, 

đạt được vô sở úy, không y cứ người khác đối với các pháp 

của bậc Ðạo sư. Tướng quân Sìha bạch Thế Tôn:  

- Bạch Thế Tôn, Thế Tôn hãy nhận lời mời của con, 

ngày mai tới dùng cơm với chúng Tỷ-kheo. 

Thế Tôn im lặng nhận lời. Rồi tướng quân Sìha biết 

được Thế Tôn đã nhận lời, từ chỗ ngồi đứng dậy, đảnh lễ 

Thế Tôn, thân bên hữu hướng về Ngài rồi đi ra. Rồi tướng 

quân cho gọi một người: Này người kia, hãy tìm cho thịt tươi.  

Rồi tướng quân Sìha, sau đêm ấy tại trú xứ của mình, 

cho soạn các món ăn thượng vị, loại cứng và mềm, rồi cho 

người tới báo tin với Thế Tôn: "Bạch Thế Tôn, nay đã đến 

thời. Tại trú xứ của tướng quân Sìha, món ăn đã sẵn sàng".  

11. Rồi Thế Tôn, vào buổi sáng, đắp y, cầm y bát, đến 

trú xứ của tướng quân Sìha; sau khi đến, ngồi xuống trên chỗ 

đã soạn sẵn, với chúng Tỷ-kheo. Lúc bấy giờ nhiều người 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     187 

 

Niganthà ở Vesàli, từ đường lớn này đến đường lớn khác, từ 

đường hẻm này đến đường hẻm khác, múa tay la lớn: "Hôm 

nay, tướng quân Sìha đã giết một con thú lớn, và một bữa 

cơm được soạn cho Sa-môn Gotama, và Sa-môn tuy biết vậy, 

vẫn ăn món thịt được sửa soạn, do duyên vì mình được sửa 

soạn ra". Rồi một người đi đến tướng quân Sìha, sau khi đến, 

nói nhỏ vào tai tướng quân Sìha,: "Thưa Tôn giả, Tôn giả có 

biết chăng? Nhiều Niganthà ở Vesàli, từ đường lớn này đến 

đường lớn khác, từ đường hẻm này đến đường hẻm khác, 

múa tay la lớn: "Hôm nay, tướng quân Sìha đã giết một con 

thú lớn, và một bữa cơm đã được soạn cho Sa-môn Gotama, 

và Sa-môn tuy biết vậy, vẫn ăn món thịt được sửa soạn, do 

duyên vì mình được sửa soạn ra". -Thôi vừa rồi, này bạn. Ðã 

lâu rồi, các Tôn giả ấy muốn chỉ trích Phật, muốn chỉ trích 

Pháp, muốn chỉ trích các chúng Tăng. Nhưng các Tôn giả ấy 

không làm hại gì được Thế Tôn với những lời xuyên tạc 

không có thật, trống rỗng, láo khoét. Và chúng ta không vì 

sinh mạng lại cố ý sát hại sinh mạng của loài hữu tình.  

12. Rồi tướng quân Sìha tự tay mình hầu hạ và làm cho 

thỏa mãn chúng Tỷ-kheo với đức Phật và người cầm đầu các 

món ăn thượng vị, loại cứng và mềm. Rồi tướng quân Sìha, 

sau khi biết Thế Tôn ăn đã xong, bàn tay đã rời khỏi bát, liền 

ngồi xuống một bên, và Thế Tôn với bài pháp thoại thuyết 

giảng cho tướng quân Sìha, khích lệ, làm cho phấn khởi, làm 

cho hoan hỷ, rồi từ chỗ ngồi đứng dậy ra đi.  

(III) (13) Con Ngựa Thuần Thục  

1. - Ðầy đủ với tám đức tánh, này các Tỷ-kheo, một con 

ngựa của vua hiền thiện, thuần thục, xứng đáng để vua dùng, 

thuộc quyền sở sữu của vua, và được xem như là biểu tượng 

của vua. Thế nào là tám?  



188     Chương VIII – Tám Pháp 

 

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, một con ngựa của vua hiền 

thiện, thuần thục, khéo sanh cả hai từ mẫu hệ và phụ hệ, tại 

phương hướng nào, các con ngựa hiền thiện, thuần thục 

không sanh trưởng, tại phương hướng ấy, con ngựa ấy được 

sanh; họ cho ăn các món ăn gì, ướt hay khô, con ngựa ấy ăn 

một cách cẩn thận, không có làm rơi rớt. Con ngựa ấy nhàm 

chán khi phải đứng hay nằm gần phân hay nước tiểu; con 

ngựa ấy sống hoan hỷ và dễ dàng sống chung với các con 

ngựa khác, và không làm các con ngựa khác hoảng sợ. Phàm 

có những gian dối, giả dối, xảo trá, quanh co gì, nó nêu rõ 

như thật cho người đánh xe biết, và người đánh xe cố gắng 

nhiếp phục nó. Khi đang kéo xe, nó nghĩ: "Hãy để cho các 

con ngựa khác muốn hay không muốn kéo, còn ta, ta sẽ kéo". 

Khi đi, nó đi con đường thẳng. Kiên trì, nó kiên trì cho đến 

khi mạng sống chấm dứt.  

Thành tựu tám pháp này, này các Tỷ-kheo, một con 

ngựa của vua hiền thiện, thuần thục, xứng đáng để vua dùng, 

thuộc quyền sở sữu của vua, và được xem như là biểu tượng 

của vua.  

3. Như vậy, này các Tỷ-kheo, thành tựu tám pháp này, 

Tỷ-kheo xứng đáng được cung kính ... là ruộng phước vô 

thượng ở đời. Thế nào là tám?  

4. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo giữ giới, sống chế 

ngự với sự chế ngự của giới bổn, đầy đủ uy nghi chánh hạnh, 

thấy sợ hãi trong các lỗi nhỏ nhặt, chấp nhận và học tập trong 

các học pháp. Phàm nhận các món đồ ăn gì, thô hay tế, vị ấy 

ăn một cách cẩn thận, không có oán thán gì, vị ấy có nhàm 

chán, nhàm chán thân làm ác, miệng nói ác, ý nghĩ ác, nhàm 

chán sự thành tựu các pháp ác bất thiện. Vị ấy hoan hỷ và dễ 

dàng sống chung với các Tỷ-kheo khác, và không làm các 

Tỷ-kheo khác hoảng sợ. Phàm có những gian dối, giả dối, 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     189 

 

xảo trá, quanh co gì, nêu rõ như thật cho vị Ðạo sư hay các 

đồng Phạm hạnh có trí cố gắng để nhiếp phục. Trong khi học 

tập, vị ấy khởi lên ý nghĩ: "Hãy để cho các Tỷ-kheo khác học 

tập, hay không học tập, còn ta, ta sẽ học tập ở đây ". Khi đi, 

vị ấy đi con đường thẳng, tại đây, con đường thẳng này tức là 

Chánh tri kiến, Chánh tư duy, Chánh ngữ, Chánh nghiệp, 

Chánh mạng, Chánh tinh tấn, Chánh niệm, Chánh định. Vị 

ấy sống tinh cần, nghĩ rằng: "Dầu chỉ có da, gân hay xương 

còn lại, dầu thịt và máu có khô cạn trong thân, điều mà sự 

kiên trì của con người, sự tinh tấn của con người, sự nỗ lực 

có thể đạt được, nếu chưa đạt được thời tinh tấn không có 

chấm dứt.  

Thành tựu tám pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

đáng được cung kính, đáng được tôn trọng, đáng được cúng 

dường, đáng được chắp tay, là ruộng phước vô thượng ở đời.  

(IV) (14) Ngựa Chưa Ðiều Phục 

1. - Này các Tỷ-kheo, Ta sẽ giảng về tám loại ngựa 

chưa điều phục, tám tánh xấu của con ngựa, tám hạng người 

chưa điều phục, tám tánh xấu của con người. Hãy lắng nghe 

và suy niệm kỹ, Ta sẽ nói.  

- Thưa vâng, bạch Thế Tôn.  

Các Tỷ-kheo ấy vâng đáp Thế Tôn. Thế Tôn nói như 

sau:  

2. - Này các Tỷ-kheo, thế nào là tám loại ngựa chưa 

được điều phục? Thế nào là tám tánh xấu của ngựa?  

Ở đây, này các Tỷ-kheo, có loại ngựa chưa được điều 

phục, khi bảo đi, bị gậy thúc, bị người đánh xe la và thúc đẩy, 

nó đi lùi, và với lưng, làm chiếc xe chạy vòng lại. Như vậy, 



190     Chương VIII – Tám Pháp 

 

này các Tỷ-kheo, đây là loại ngựa chưa được điều phục. Này 

các Tỷ-kheo, đây là tánh xấu thứ nhất của con ngựa.  

3. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, ở đây có loại ngựa chưa 

được điều phục, khi bảo đi, bị gậy thúc hay bị người đánh xe 

la, nó nhảy lùi, đạp vào thành xe, làm gãy gọng xe. Như vậy, 

này các Tỷ-kheo, đây là loại ngựa chưa được điều phục. Này 

các Tỷ-kheo, đây là tánh xấu thứ hai của con ngựa. 

4. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, ở đây có loại ngựa chưa 

được điều phục, khi bảo đi, bị gậy thúc hay bị người đánh xe 

la, nó rút bắp vế ra khỏi gọng xe và dẫm nát gọng xe. Như 

vậy, này các Tỷ-kheo, đây là loại ngựa chưa được điều phục. 

Này các Tỷ-kheo, đây là tánh xấu thứ ba của con ngựa. 

5. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, ở đây có loại ngựa chưa 

được điều phục, khi bảo đi, bị gậy thúc hay bị người đánh xe 

la, nó liền đi con đường xấu và làm cho xe bị lạc hướng. Như 

vậy, này các Tỷ-kheo, đây là loại ngựa chưa được điều phục. 

Này các Tỷ-kheo, đây là tánh xấu thứ tư của con ngựa. 

6. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, ở đây có loại ngựa chưa 

được điều phục, khi bảo đi, bị gậy thúc hay bị người đánh xe 

la, nó trườn đứng phía chân trước và đạp lên không trung với 

chân trước. Như vậy, này các Tỷ-kheo, đây là loại ngựa chưa 

được điều phục. Này các Tỷ-kheo, đây là tánh xấu thứ năm 

của con ngựa. 

7. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, ở đây có loại ngựa chưa 

được điều phục, khi bảo đi, bị gậy thúc hay bị người đánh xe 

la, nó không để ý đến người đánh xe la, không để ý đến cây 

gậy thúc ngựa, lấy răng nghiền hàm thiết (khớp ngựa) ngựa 

và đi chỗ nào nó muốn. Như vậy, này các Tỷ-kheo, đây là 

loại ngựa chưa được điều phục. Này các Tỷ-kheo, đây là tánh 

xấu thứ sáu của con ngựa. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     191 

 

8. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, ở đây có loại ngựa chưa 

được điều phục, khi bảo đi, bị gậy thúc hay bị người đánh xe 

la, nó không đi tới, không đi lui, đứng lại tại chỗ như một cột 

trụ. Như vậy, này các Tỷ-kheo, đây là loại ngựa chưa được 

điều phục. Này các Tỷ-kheo, đây là tánh xấu thứ bảy của con 

ngựa. 

9. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, ở đây có loại ngựa chưa 

được điều phục, khi bảo đi, bị gậy thúc hay bị người đánh xe 

la, nó liền tréo hai chân trước, tréo lại hai chân sau, và quỵ 

xuống bốn chân tại đấy. Như vậy, này các Tỷ-kheo, đây là 

loại ngựa chưa được điều phục. Này các Tỷ-kheo, đây là tánh 

xấu thứ tám của con ngựa. 

Này các Tỷ-kheo, đây là tám loại ngựa chưa được điều 

phục và tám tánh xấu của con ngựa. 

10. Và này các Tỷ-kheo, thế nào là tám hạng người 

chưa được điều phục và tám tánh xấu của con người?  

Ở đây, này các Tỷ-kheo, các Tỷ-kheo buộc tội một Tỷ-

kheo phạm tội. Tỷ-kheo ấy bị các Tỷ-kheo buộc tội, tránh né 

(vấn đề) như là không nhớ, nói rằng: "Tôi không nhớ, tôi 

không nhớ ". Ví như, này các Tỷ-kheo, con ngựa chưa được 

điều phục ấy, khi bảo đi, bị gậy thúc, hay bị người đánh xe la, 

nó đi lùi với cái lưng làm cho cái xe chạy vòng lại. Này các 

Tỷ-kheo, Ta nói rằng, người này giống như ví dụ ấy. Như 

vậy, này các Tỷ-kheo, đây là hạng người chưa được điều 

phục. Này các Tỷ-kheo, đây là tánh xấu thứ nhất của con 

người.  

11. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, các Tỷ-kheo buộc tội 

một Tỷ-kheo phạm tội. Tỷ-kheo ấy bị các Tỷ-kheo buộc tội, 

phát ra lời chất vấn Tỷ-kheo buộc tội: "Thầy lấy quyền gì mà 

nói, này kẻ ngu, không thông minh? Tại sao Thầy nghĩ rằng 



192     Chương VIII – Tám Pháp 

 

Thầy phải nói? " Ví như, này các Tỷ-kheo, con ngựa chưa 

được điều phục ấy, khi bảo đi, bị gậy thúc, hay bị người đánh 

xe la, nó nhảy lùi lại, đạp vào thành xe, làm gãy gọng xe. 

Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng, người này giống như ví dụ ấy. 

Như vậy, này các Tỷ-kheo, ở đây là hạng người chưa được 

điều phục. Này các Tỷ-kheo, đây là tánh xấu hai của con 

người. 

12. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, các Tỷ-kheo buộc tội 

một Tỷ-kheo phạm tội. Tỷ-kheo ấy bị các Tỷ-kheo buộc tội, 

liền cật nạn Tỷ-kheo buộc tội: "Thầy cũng phạm tội tên là 

như vậy. Vậy Thầy hãy phát lộ trước". Ví như, này các Tỷ-

kheo, con ngựa chưa được điều phục ấy, khi bảo đi, bị gậy 

thúc, hay bị người đánh xe la, nó rút bắp vế ra khỏi xe và 

dẫm nát gọng xe. Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng, người này 

giống như ví dụ ấy. Như vậy, này các Tỷ-kheo, ở đây là hạng 

người chưa được điều phục. Này các Tỷ-kheo, đây là tánh 

xấu ba của con người. 

13. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, các Tỷ-kheo buộc tội 

một Tỷ-kheo phạm tội. Tỷ-kheo ấy bị các Tỷ-kheo buộc tội, 

liền tránh né vấn đề với một vấn đề khác, hướng dẫn câu 

chuyện ra ngoài và biểu lộ phẫn nộ, sân hận, bất mãn. Ví như, 

này các Tỷ-kheo, con ngựa chưa được điều phục ấy, khi bảo 

đi, bị gậy thúc, hay bị người đánh xe la, nó liền đi vào con 

đường xấu và làm cho xe bị lạc hướng. Này các Tỷ-kheo, Ta 

nói rằng, người này giống như ví dụ ấy. Như vậy, này các 

Tỷ-kheo, ở đây là hạng người chưa được điều phục. Này các 

Tỷ-kheo, đây là tánh xấu thứ tư của con người. 

14. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, các Tỷ-kheo buộc tội 

một Tỷ-kheo phạm tội. Tỷ-kheo ấy bị các Tỷ-kheo buộc tội, 

liền nói ba hoa, khua tay múa chân. Này các Tỷ-kheo, ví như 

con ngựa chưa được điều phục ấy, khi bảo đi, bị gậy thúc, 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     193 

 

hay bị người đánh xe la, nó liền trườn đứng phía thân trước 

và đạp lên không với chân trước. Này các Tỷ-kheo, Ta nói 

rằng, người này giống như ví dụ ấy. Như vậy, này các Tỷ-

kheo, ở đây là hạng người chưa được điều phục. Này các Tỷ-

kheo, đây là tánh xấu thứ năm của con người. 

15. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, các Tỷ-kheo buộc tội 

một Tỷ-kheo phạm tội. Tỷ-kheo ấy bị các Tỷ-kheo buộc tội, 

không để ý đến chúng Tăng, không để ý đến các Tỷ-kheo 

buộc tội, với tội phạm và như một người bị xúc phạm, vị ấy 

đi chỗ nào vị ấy muốn. Này các Tỷ-kheo, ví như con ngựa 

chưa được điều phục ấy, khi bảo đi, bị gậy thúc, hay bị người 

đánh xe la, nó không để ý đến người đánh xe, không để ý đến 

cây roi, lấy răng nghiến hàm thiết ngựa, và đi chỗ nào nó 

muốn. Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng, người này giống như 

ví dụ ấy. Như vậy, này các Tỷ-kheo, ở đây là hạng người 

chưa được điều phục. Này các Tỷ-kheo, đây là tánh xấu thứ 

sáu của con người. 

16. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, các Tỷ-kheo buộc tội 

một Tỷ-kheo phạm tội. Tỷ-kheo ấy bị các Tỷ-kheo buộc tội, 

liền nói: "Tôi không phạm tội, tôi không có phạm tội" và vị 

ấy làm chúng Tăng bực mình với sự im lặng. Này các Tỷ-

kheo, ví như con ngựa chưa được điều phục ấy, khi bảo đi, bị 

gậy thúc, hay bị người đánh xe la, nó không đi tới, không đi 

lui, đứng lại tại chỗ như một cột trụ. Này các Tỷ-kheo, Ta 

nói rằng, người này giống như ví dụ ấy. Như vậy, này các 

Tỷ-kheo, đây là hạng người chưa được điều phục. Này các 

Tỷ-kheo, đây là tánh xấu thứ bảy của con người. 

17. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, các Tỷ-kheo buộc tội 

một Tỷ-kheo phạm tội. Tỷ-kheo ấy bị các Tỷ-kheo buộc tội, 

nói như sau: "Tại sao các Tôn giả lại quá lo cho tôi. Bắt đầu 

từ nay, tôi sẽ từ bỏ học pháp và hoàn tục". Rồi vị ấy sau khi 



194     Chương VIII – Tám Pháp 

 

từ bỏ học pháp và hoàn tục nói như sau: "Nay các Tôn giả ấy 

được hoan hỷ". Này các Tỷ-kheo, ví như con ngựa chưa 

được điều phục ấy, khi bảo đi, bị gậy thúc, hay bị người đánh 

xe la, nó liền tréo lại hai chân trước, tréo lại hai chân sau và 

quỵ xuống bốn chân tại đấy. Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng, 

người này giống như ví dụ ấy. Như vậy, này các Tỷ-kheo, 

đây là hạng người chưa được điều phục. Này các Tỷ-kheo, 

đây là tánh xấu thứ tám của con người. 

Này các Tỷ-kheo, đây là tám hạng người chưa được 

điều phục và tám tánh xấu của con người. 

(V) (15) Các Cấu Uế  

1. - Này các Tỷ-kheo, có tám tâm cấu uế này, thế nào là 

tám?  

2. Này các Tỷ-kheo, không đọc tụng là cấu uế của 

Thánh điển; này các Tỷ-kheo, không thức dậy là cấu uế của 

nhà; này các Tỷ-kheo, biếng nhác là cấu uế của dung sắc; 

này các Tỷ-kheo, phóng dật là cấu uế của phòng hộ; này các 

Tỷ-kheo, ác hạnh là cấu uế của đàn bà; này các Tỷ-kheo, xan 

tham là cấu uế của bố thí; các pháp ác, bất thiện, là cấu uế 

của đời này và đời sau. Nhưng này các Tỷ-kheo, còn có cấu 

uế lớn hơn các cấu uế. Vô minh là cấu uế lớn nhất.  

Này các Tỷ-kheo, đây là tám loại cấu uế. 

Không tụng làm nhớp kinh 

Không dậy làm nhớp nhà 

Biếng nhác làm nhớp dung sắc 

Phóng dật làm nhớp phòng hộ 

Ác hạnh nhớp mỹ nhân  

Xan tham nhớp bố thí  

Các pháp ác làm nhớp 

Ðời này và đời sau  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     195 

 

Nhưng có loại cấu uế  

Hơn tất cả cấu uế 

Ðấy chính là vô minh 

Là cấu uế lớn nhất. 

(VI) (16) Sứ Giả 

1. - Thành tựu tám pháp này, này các Tỷ-kheo, một Tỷ-

kheo xứng đáng đi làm sứ giả. Thế nào là tám?  

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo là người nghe, 

khiến người khác nghe, học và khiến người khác thọ trì, biết 

và khiến người khác biết, thiện xảo trong vấn đề thích hợp và 

không thích hợp (hay vấn đề kinh điển hay không kinh điển), 

không phải là người ưa cãi nhau.  

Thành tựu tám pháp này, này các Tỷ-kheo, một Tỷ-

kheo xứng đáng đi làm sứ giả. 

3. Thành tựu tám pháp này, này các Tỷ-kheo, Sàriputta 

(Xá-lợi-phất) xứng đáng đi làm sứ giả. Thế nào là tám?  

4. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Sàriputta là người nghe, và 

khiến người khác nghe, học và khiến người khác thọ trì, biết 

và khiến người khác biết, thiện xảo trong vấn đề thích hợp và 

không thích hợp, không phải là người ưa cãi nhau.  

Thành tựu tám pháp này, này các Tỷ-kheo, Sàriputta 

xứng đáng đi làm sứ giả:  

Với ai không run sợ,  

Ðến hội chúng bạo ngôn 

Không quên lời đã học 

Không che giấu giáo pháp  

Không nói lời nghi hoặc 

Ðược hỏi không phẫn nộ 



196     Chương VIII – Tám Pháp 

 

Vị Tỷ-kheo như vậy,  

Xứng đáng đi sứ giả.  

(VII) (17) Sự Trói Buộc Của Nữ Nhân 

1. - Với tám hình tướng, này các Tỷ-kheo, nữ nhân trói 

buộc nam nhân. Thế nào là tám?  

2. Này các Tỷ-kheo, nữ nhân trói buộc nam nhân với sắc; 

này các Tỷ-kheo nữ nhân trói buộc nam nhân với tiếng cười; 

này các Tỷ-kheo, nữ nhân trói buộc nam nhân với lời nói; này 

các Tỷ-kheo, nữ nhân trói buộc nam nhân với lời ca; này các 

Tỷ-kheo, nữ nhân trói buộc nam nhân với nước mắt; này các 

Tỷ-kheo, nữ nhân trói buộc nam nhân với áo quần; này các 

Tỷ-kheo, nữ nhân trói buộc nam nhân với vật tặng; này các 

Tỷ-kheo, nữ nhân trói buộc nam nhân với xúc chạm.  

Với tám hình tướng, này các Tỷ-kheo, nữ nhân trói 

buộc nam nhân. Các loài hữu tình bị khéo trói buộc bởi các 

hình tướng ấy, giống như trói buộc bởi bẫy sập. 

(VIII) (18) Nam Nhân Trói Buộc  

1. - Với tám hình tướng, này các Tỷ-kheo, nam nhân 

trói buộc nữ nhân. Thế nào là tám?  

2. Này các Tỷ-kheo, nam nhân trói buộc nữ nhân với sắc; 

này các Tỷ-kheo nam nhân trói buộc nữ nhân với tiếng cười; 

này các Tỷ-kheo, nam nhân trói buộc nữ nhân với lời nói; này 

các Tỷ-kheo, nam nhân trói buộc nữ nhân với lời ca; này các 

Tỷ-kheo, nam nhân trói buộc nữ nhân với nước mắt; này các 

Tỷ-kheo, nam nhân trói buộc nữ nhân với áo quần; này các 

Tỷ-kheo, nam nhân trói buộc nữ nhân với vật tặng; này các 

Tỷ-kheo, nam nhân trói buộc nữ nhân với xúc chạm.  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     197 

 

Với tám hình tướng, này các Tỷ-kheo, nam nhân trói 

buộc nữ nhân. Các loài hữu tình bị khéo trói buộc bởi các 

hình tướng ấy, giống như trói buộc bởi bẫy sập. 

(IX) (19) A-Tu-La Pahàràda 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Veranjà, dưới gốc cây 

Nalerupucimanda. Rồi vua A-tu-la Pahàràda đi đến Thế Tôn, 

sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn, rồi đứng một bên. Thế Tôn nói 

với vua A-tu-la Pahàràda đang đứng một bên:  

- Này Pahàràda, có phải các A-tu-la thích thú biển lớn?  

- Bạch Thế Tôn, các A-tu-la thích thú biển lớn. 

- Này Paràhàda, có bao nhiêu sự vi diệu chưa từng có 

trong biển lớn mà do thấy chúng , các A-tu-la thích thú biển 

lớn?  

- Bạch Thế Tôn, có tám vi diệu chưa từng có trong biển 

lớn mà do thấy chúng, các A-tu-la thích thú biển lớn. Thế 

nào là tám?  

2. Bạch Thế Tôn, biển lớn tuần tự thuận xuôi, tuần tự 

thuận hướng, tuần tự sâu dần, không có thình lình như một 

vực thẳm. Vì rằng bạch Thế Tôn, vì rằng biển lớn tuần tự 

thuận xuôi, tuần tự thuận hướng, tuần tự sâu dần, không có 

thình lình như một vực thẳm, nên bạch Thế Tôn, đây là vi 

diệu chưa từng có thứ nhất, do thấy vậy, thấy vậy, các A-tu-

la thích thú biển lớn. 

3. Lại nữa, bạch Thế Tôn, biển lớn đứng một chỗ, 

không có vượt qua bờ. Vì rằng bạch Thế Tôn, biển lớn đứng 

một chỗ, không có vượt qua bờ, bạch Thế Tôn, đây là vi diệu 

chưa từng có thứ hai, do thấy vậy, thấy vậy, các A-tu-la thích 

thú biển lớn. 



198     Chương VIII – Tám Pháp 

 

4. Lại nữa, bạch Thế Tôn, biển lớn không có chấp chứa 

xác chết. Nếu có xác chết trong biển lớn, lập tức bị quăng lên 

bờ hay vất lên đất liền. Vì rằng bạch Thế Tôn, biển lớn 

không có chấp chứa xác chết. Nếu có xác chết trong biển lớn, 

lập tức bị quăng lên bờ hay vất lên đất liền. Nên bạch Thế 

Tôn đây là vi diệu chưa từng có thứ ba, do thấy vậy, thấy vậy, 

các A-tu-la thích thú biển lớn. 

5. Lại nữa, bạch Thế Tôn, phàm có các con sông lớn 

nào, ví như sông Hằng, sông Yamunà, sông Aciravatì, sông 

Sarabhù, sông Mahì, các con sông ấy khi chảy đến biển, liền 

bỏ tên họ cũ trở thành biển lớn. Vì rằng, phàm có các con 

sông lớn nào, ví như sông Hằng ... trở thành biển lớn, nên 

bạch Thế Tôn, đây là vi diệu chưa từng có thứ tư, do thấy 

vậy, thấy vậy, các A-tu-la thích thú biển lớn. 

6. Lại nữa, bạch Thế Tôn, phàm có những dòng nước gì 

ở đời chảy vào biển lớn, phàm có những nước mưa từ trời rơi 

xuống, nhưng không vì vậy biển lớn được thấy có vơi có đầy. 

Bạch Thế Tôn, vì rằng, phàm có những dòng nước gì ở đời 

chảy vào biển lớn, phàm có những nước mưa từ trời rơi 

xuống, nhưng không vì vậy biển lớn được thấy có vơi có đầy, 

bạch Thế Tôn, đây là vi diệu chưa từng có thứ năm, do thấy 

vậy, thấy vậy, các A-tu-la thích thú biển lớn. 

7. Lại nữa, bạch Thế Tôn, biển lớn chỉ có một vị là vị 

mặn. Vì rằng, bạch Thế Tôn, biển lớn chỉ có một vị là vị mặn, 

nên bạch Thế Tôn, đây là vi diệu chưa từng có thứ sáu, do 

thấy vậy, thấy vậy, các A-tu-la thích thú biển lớn. 

8. Lại nữa, bạch Thế Tôn, biển lớn có nhiều châu báu, 

nhiều loại châu báu, ở đây có những châu báu này, như thân 

châu, ma-ni châu, lưu-ly, xa-cừ, ngọc bích, san hô, bạc, vàng, 

ngọc đỏ, mã não. Vì rằng, bạch Thế Tôn , biển lớn có nhiều 

châu báu, nhiều loại châu báu, ở đây có những châu báu này, 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     199 

 

như trân châu, ma-ni châu, lưu-ly, xa-cừ, ngọc bích, san hô, 

bạc, vàng, ngọc đỏ, mã não. Bạch Thế Tôn, đây là vi diệu 

chưa từng có thứ bảy, do thấy vậy, thấy vậy, các A-tu-la 

thích thú biển lớn. 

9. Lại nữa, bạch Thế Tôn, biển lớn là trú xứ các loại 

chúng sanh lớn, tại đấy, có những chúng sanh như các con 

Timi, Timingalà, Timiramingalà, những loại Asurà (A-tu-la), 

các loại Nàgà, các loại Gandhabbà. Trong biển có những loài 

hữu tình có tự ngã dài một trăm do tuần, hai trăm, ba trăm, 

bốn trăm, năm trăm do tuần. Vì rằng, bạch Thế Tôn, biển lớn 

là trú xứ các loài chúng sanh lớn ... năm trăm do tuần, nên 

bạch Thế Tôn, đây là vi diệu chưa từng có thứ tám, do thấy 

vậy, thấy vậy, các A-tu-la thích thú biển lớn. Nhưng bạch 

Thế Tôn, các Tỷ-kheo có thích thú trong Pháp và Luật này?  

- Này Pahàràda, Tỷ-kheo có thích thú trong Pháp và 

Luật này. 

- Bạch Thế Tôn, trong Pháp và Luật này có bao nhiêu 

pháp vi diệu chưa từng có mà do thấy chúng, thấy chúng, các 

Tỷ-kheo thích thú trong pháp và luật này?  

10. - Này Pahàràda, có tám pháp vi diệu này chưa từng 

có trong Pháp và Luật mà do thấy chúng, thấy chúng, các 

Tỷ-kheo thích thú trong pháp và luật này. Thế nào là tám?  

11. Ví như, này Pahàràda, biển lớn tuần tự thuận xuôi, 

tuần tự thuận hướng, tuần tự sâu dần, không có thình lình 

như một vực thẳm. Cũng vậy, này Pahàràda, trong Pháp và 

Luật này, các học pháp là tuần tự, các quả dị thục là tuần tự, 

các con đường là tuần tự, không có sự thể nhập chánh trí 

thình lình. Này Pahàràda, vì rằng trong pháp và luật này, các 

học pháp là tuần tự, các quả dị thục là tuần tự, các con đường 

là tuần tự, không có sự thể nhập chánh trí thình lình, nên này 



200     Chương VIII – Tám Pháp 

 

Pahàràda, đây là vi diệu chưa từng có thứ nhất mà do thấy 

vậy, thấy vậy, các Tỷ-kheo thích thú trong Pháp và Luật này.  

12. Ví như, này Pahàràda, biển lớn đứng một chỗ, 

không có vượt qua bờ. Cũng vậy, này Pahàràda, khi các học 

pháp được Ta sửa soạn cho các đệ tử, các đệ tử của Ta, dầu 

cho vì nhân sinh mạng, cũng không vượt qua,. Vì rằng này 

Pahàràda các học pháp được Ta sửa soạn cho các đệ tử, các 

đệ tử của Ta, dầu cho vì nhân sinh mạng, cũng không vượt 

qua,. Nên này Pahàràda, trong Pháp và Luật này, đây là vi 

diệu chưa từng có thứ hai do mà do thấy vậy, thấy vậy, các 

Tỷ-kheo thích thú trong Pháp và Luật này.  

13. Ví như, này Pahàràda, biển lớn không có chấp chứa 

xác chết. Nếu có xác chết trong biển lớn, lập tức bị quăng lên 

bờ hay vất lên đất liền. Cũng vậy, này Pahàràda, người nào là 

ác giới, theo ác pháp, sở hành bất tịnh đáng nghi ngờ, có 

những hành vi che đậy, không phải là Sa-môn, nhưng tự 

nhận là Sa-môn, không phải sống Phạm hạnh nhưng tự nhận 

có Phạm hạnh, nội tâm hôi hám, ứ đầy tham dục, tánh tình 

bất tịnh. Chúng Tăng không sống chung với người ấy, lập 

tức hội họp lại và đuổi người ấy ra khỏi. Dầu cho người ấy 

có ngồi giữa chúng Tỷ-kheo Tăng, nhưng người ấy sống xa 

chúng Tăng và chúng Tăng sống xa người ấy. Vì rằng, này 

Pahàràda, người ấy là ác giới, theo ác pháp, ... tánh tình bất 

tịnh ... và chúng Tăng sống xa vị ấy, nên này Pahàràda, trong 

pháp và luật này, đây là pháp vi diệu chưa từng có thứ ba mà 

do thấy vậy, thấy vậy, các Tỷ-kheo thích thú trong Pháp và 

Luật này.  

14. Ví như, này Pahàràda, phàm có các con sông lớn 

nào, ví như sông Hằng, sông Yamunà, sông Aciravatì, sông 

Sarabhù, sông Mahì, các con sông ấy khi chảy đến biển, liền 

bỏ tên họ cũ trở thành biển lớn. Cũng vậy, này Pahàràda, có 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     201 

 

bốn giai cấp: Sát-đế-lỵ, Bà-la-môn, Phệ-xá, Thủ-đà, sau khi 

từ bỏ gia đình, sống không gia đình, xuất gia trong Pháp và 

Luật được Như Lai tuyên bố, họ từ bỏ tên và họ của họ từ 

trước, và họ trở thành những Sa-môn Thích tử. Này Pahàràda, 

trong Pháp và Luật này, đây là pháp vi diệu chưa từng có thứ 

tư mà do thấy vậy, thấy vậy, các Tỷ-kheo thích thú trong 

Pháp và Luật này.  

15. Ví như, này Pahàràda, phàm có những dòng nước gì 

ở đời chảy vào biển lớn, phàm có những nước mưa từ trời rơi 

xuống, nhưng không vì vậy biển lớn được thấy có vơi có đầy. 

Cũng vậy, này Pahàràda, nếu có nhiều Tỷ-kheo nhập vào 

Niết-bàn giới không có dư y, Niết-bàn giới cũng không vì 

vậy được thấy có vơi có đầy. Này Pahàràda, nếu có nhiều vị 

Tỷ-kheo nhập vào Niết-bàn giới không có dư y, Niết-bàn 

giới cũng không vì vậy được thấy có vơi có đầy. Này 

Pahàràda, trong Pháp và Luật này, đây là pháp vi diệu chưa 

từng có thứ năm mà do thấy vậy, thấy vậy, các Tỷ-kheo thích 

thú trong Pháp và Luật này.  

16. Ví như, này Pahàràda, biển lớn chỉ có một vị mặn. 

Cũng vậy, này Pahàràda, Pháp và Luật cũng chỉ có một vị là 

vị giải thoát. Này Pahàràda, trong Pháp và Luật này, đây là 

pháp vi diệu chưa từng có thứ sáu mà do thấy vậy, thấy vậy, 

các Tỷ-kheo thích thú trong Pháp và Luật này.  

17. Ví như, này Pahàràda, biển lớn có nhiều châu báu, 

có nhiều loại châu báu, ở đây có những châu báu này, như 

trân châu, ma-ni châu, lưu-ly, xa-cừ, ngọc bích, san hô, bạc, 

vàng, ngọc đỏ, mã não. Cũng vậy, này Pahàràda, Pháp và 

Luật này có nhiều châu báu, nhiều loại châu báu, ở đấy có 

những châu báu này, như Bốn niệm xứ, Bốn chánh cần, Bốn 

như ý túc, Năm căn, Năm lực, Bảy giác chi, Thánh đạo tám 

ngành. Này Pahàràda, vì rằng Pháp và Luật này có nhiều 



202     Chương VIII – Tám Pháp 

 

châu báu, nhiều loại châu báu, ở đấy có những châu báu này, 

như Bốn niệm xứ, Bốn chánh cần, Bốn như ý túc, Năm căn, 

Năm lực, Bảy giác chi, Thánh đạo tám ngành, nên này 

Pahàràdan, trong Pháp và Luật này, đây là pháp vi diệu chưa 

từng có thứ bảy mà do thấy vậy, thấy vậy, các Tỷ-kheo thích 

thú trong Pháp và Luật này.  

18. Ví như, này Pahàràda, biển lớn là trú xứ các loại 

chúng sanh lớn, tại đấy, có những chúng sanh như các con 

Timi, Timingalà, Timiramingalà, những loại Asurà (A-tu-la), 

các loại Nàgà, các loại Gandhabbà. Trong biển có những loài 

hữu tình với tự ngã dài một trăm do tuần, hai trăm, ba trăm, 

bốn trăm, năm trăm do tuần. Cũng vậy, này Pahàràda, Pháp 

và Luật là trú xứ của các loài chúng sanh lớn. Ở đấy có 

những loại chúng sanh này: bậc Dự lưu, bậc đã hướng đến 

chứng ngộ Dự lưu quả, bậc Nhất Lai, bậc đã hướng đến 

chứng ngộ Nhất lai quả, bậc Bất lai, bậc đã hướng đến chứng 

ngộ Bất lai quả, bậc A-la-hán, bậc đã hướng đến chứng ngộ 

quả A-la-hán. Này Pahàràda, vì rằng Pháp và Luật này là trú 

xứ của các loại chúng sanh lớn. Ở đấy có những chúng sanh 

này ... quả A-la-hán. Này Pahàràda, trong Pháp và Luật này, 

đây là pháp vi diệu chưa từng có thứ tám mà do thấy vậy, 

thấy vậy, các Tỷ-kheo thích thú trong Pháp và Luật này.  

Này Pahàràda, đây là tám pháp vi diệu, chưa từng có 

trong pháp và luật và do thấy vậy, do thấy vậy, các Tỷ-kheo 

thích thú trong Pháp và Luật này. 

(X) (20) Ngày Trai Giới  

1. Như vầy tôi nghe:  

Một thời, Thế Tôn trú ở Sàvavatthì, tại Ðông viên, chỗ 

lâu đài mẹ Migàra. Lúc bấy giờ Thế Tôn, nhân ngày trai giới, 

đang ngồi, có chúng Tăng đoanh vây. Rồi Tôn giả Ananda, 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     203 

 

khi đêm đã gần mãn, và canh một đã qua, từ chỗ ngồi, đứng 

dậy, đắp thượng y vào một bên vai, chắp tay vái chào Thế 

Tôn và bạch Thế Tôn:  

- Bạch Thế Tôn, đêm đã gần mãn, canh một đã qua, 

chúng Tỷ-kheo đã ngồi lâu, bạch Thế Tôn, Thế Tôn hãy đọc 

giới bổn cho các Tỷ-kheo.  

Khi được nói vậy, Thế Tôn giữ im lặng. 

2. Lần thứ hai, Tôn giả Ananda, khi đêm đã gần mãn, 

và canh giữa đã qua, từ chỗ ngồi, đứng dậy, đắp thượng y 

vào một bên vai, chắp tay vái chào Thế Tôn và bạch Thế Tôn:  

- Bạch Thế Tôn, đêm đã gần mãn, canh cuối đã qua, 

chúng Tỷ-kheo đã ngồi lâu, bạch Thế Tôn, Thế Tôn hãy đọc 

giới bổn cho các Tỷ-kheo. 

3. Lần thứ ba, Tôn giả Ananda, khi đêm đã gần mãn, và 

canh cuối đã qua, rạng đông đã khởi, mặt đêm đã sáng rõ, từ 

chỗ ngồi, đứng dậy, đắp thượng y vào một bên vai, chắp tay 

vái chào Thế Tôn và bạch Thế Tôn:  

- Bạch Thế Tôn, đêm đã gần mãn, canh cuối đã qua, 

rạng đông đã khởi, mặt đêm đã sáng tỏ, chúng Tỷ-kheo đã 

ngồi lâu, bạch Thế Tôn, Thế Tôn hãy đọc giới bổn cho các 

Tỷ-kheo. 

- Này Ananda, hội chúng không được thanh tịnh. 

4. Rồi Tôn giả Mahàmoggallàna suy nghĩ như sau: "Ðề 

cập đến người nào, Thế Tôn đã nói: "Này Ananda, hội chúng 

không được thanh tịnh "? Rồi Tôn giả Mahàmoggallàna, với 

tâm của mình, chú tâm tác ý đến toàn thể chúng Tỷ-kheo 

Tăng, Tôn giả thấy một người ấy là ác giới, theo ác pháp, sở 

hành bất tịnh, đáng nghi ngờ, có những hành vi che đậy, 

không phải là Sa-môn nhưng tự nhận là Sa-môn, không sống 



204     Chương VIII – Tám Pháp 

 

Phạm hạnh nhưng tự nhận là sống Phạm hạnh, nội tâm hôi 

hám, ứ đầy tham dục, tánh tình bất tịnh, đang ngồi giữa 

chúng Tỷ-kheo; thấy vậy, liền từ chỗ ngồi đứng dậy, đi đến 

người ấy, sau khi đến, nói với người ấy:  

- Này Hiền giả, hãy đứng dậy. Thế Tôn đã thấy Ông. 

Ðối với Hiền giả, không thể chung sống với các Tỷ-kheo. 

- Ðược nói như vậy, người ấy im lặng. Lần thứ hai, Tôn 

giả Mahàmoggallàna nói với người ấy:  

- Này Hiền giả, hãy đứng dậy. Thế Tôn đã thấy Ông. 

Ðối với Hiền giả, không thể chung sống với các Tỷ-kheo. 

Lần thứ hai, người ấy im lặng. Lần thứ ba, Tôn giả 

Mahàmoggallàna nói với người ấy:  

- Này Hiền giả, hãy đứng dậy. Thế Tôn đã thấy Ông. 

Ðối với Hiền giả, không thể chung sống với các Tỷ-kheo. 

Lần thứ ba, người ấy im lặng.  

5. Rồi Tôn giả Mahàmoggallàna nắm lấy cánh tay 

người ấy, đẩy ra khỏi cửa, đóng chốt cửa lại, rồi đi đến Thế 

Tôn, sau khi đến, bạch Thế Tôn:  

- Bạch Thế Tôn, người ấy đã bị con đuổi ra khỏi. Hội 

chúng đã thanh tịnh. Bạch Thế Tôn, hãy thuyết giới bổn cho 

chúng Tỷ-kheo. 

- Thật vi diệu thay, này Mahàmoggallàna! Thật hy hữu 

thay, này Mahàmoggallàna! Cho đến khi bị nắm tay, kẻ ngu 

si kia mới đi.  

Rồi Thế Tôn bảo các Tỷ-kheo:  

- Này các Tỷ-kheo, các Thầy hãy hành trì Uposatha 

(Bố-tát), hãy đọc giới bổn. Bắt đầu từ nay, này các Tỷ-kheo, 

Ta sẽ không đọc giới bổn. Này các Tỷ-kheo, không có sự 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     205 

 

kiện, không có cơ hội rằng Như Lai có thể đọc giới bổn trong 

một hội chúng không thanh tịnh.  

6. “Này các Tỷ kheo, các ngươi hãy làm Uposatha (Bố 

tát), hãy đọc giới bổn!” Bắt đầu từ nay, này các Tỷ kheo, Ta 

sẽ không đọc giới bổn. Này các Tỷ kheo, không có sự kiện, 

không có cơ hội, rằng Như Lai có thể đọc giới bổn trong một 

hội chúng không thanh tịnh.” 

7. Này các Tỷ-kheo, trong biển lớn có tám pháp vi diệu 

chưa từng có này mà do thấy vậy, thấy vậy, các Asurà (A-tu-

la) thích thú biển lớn. Thế nào là tám?  

Này các Tỷ-kheo, biển lớn tuần tự xuôi, tuần tự thuận 

hướng ... (như trên, Kinh số 19, từ đoạn số 2 đến số 9) ... 

Này các Tỷ-kheo, đây là vi diệu chưa từng có thứ tám mà do 

thấy vậy, thấy vậy, các Asurà (A-tu-la) thích thú biển lớn. 

Này các Tỷ-kheo, trong biển lớn có tám pháp vi diệu 

chưa từng có này mà do thấy vậy, thấy vậy, các Asurà thích 

thú biển lớn.  

8. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, trong Pháp và Luật này 

có tám pháp vi diệu chưa từng có này mà do thấy vậy, thấy 

vậy, các Tỷ-kheo thích thú trong Pháp và Luật này. Thế nào 

là tám?  

Ví như, này các Tỷ-kheo, biển lớn tuần tự thuận xuôi, 

tuần tự thuận hướng ... (như trên 19, đoạn số 11 với những 

thay đổi cần thiết ) ... Này các Tỷ-kheo, trong Pháp và Luật 

này, đây là vi diệu chưa từng có thứ tám mà do thấy vậy, 

thấy vậy, các Tỷ-kheo hoan hỷ trong Pháp và Luật này.  

Này các Tỷ-kheo, trong Pháp và Luật này, có tám pháp 

vi diệu, chưa từng có này mà do thấy vậy, thấy vậy, các Tỷ-

kheo hoan hỷ trong Pháp và Luật này.  



206     Chương VIII – Tám Pháp 

 

  

III. Phẩm Gia Chủ 

(I) (21) Ugga Ở Vesali 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Vesàli, tại Ðại Lâm, ở ngôi 

nhà có nóc nhọn. Tại đấy, Thế Tôn bảo các Tỷ-kheo:  

- "Này các Tỷ-kheo!".  

- "Bạch Thế Tôn". Các Tỷ-kheo ấy vâng đáp Thế Tôn.  

Thế Tôn nói như sau:  

2. - Này các Tỷ-kheo, gia chủ Ugga, người Vesàli, 

thành tựu tám pháp vi diệu chưa từng có. Các Thầy hãy thọ 

trì như vậy.  

Thế Tôn nói như vậy. Nói như vậy xong, bậc Thiện Thệ 

từ chỗ ngồi đứng dậy đi vào tịnh xá.  

3. Rồi một Tỷ-kheo đắp y vào buổi sáng, cầm bát y, đi 

đến trú xá của gia chủ Ugga người Vesàli; sau khi đến, liền 

ngồi xuống trên chỗ đã soạn sẵn. Rồi gia chủ Ugga người 

Vesàli, đi đến Tỷ-kheo ấy, sau khi đến, đảnh lễ Tỷ-kheo ấy 

rồi ngồi xuống một bên. Tỷ-kheo ấy nói với gia chủ Ugga, 

người Vesàli, đang ngồi xuống một bên:  

4. - Này gia chủ, Thế Tôn có nói rằng: "Gia chủ Ugga 

người Vesàli này, thành tựu tám pháp vi diệu chưa từng có". 

Này gia chủ, thế nào là tám pháp vi diệu chưa từng có ấy, mà 

Thế Tôn nói gia chủ là người được thành tựu?  

- Thưa Tôn giả, tôi không biết Thế Tôn đã nói tôi thành 

tựu tám pháp vi diệu chưa từng có là gì. Nhưng thưa Tôn giả, 

tôi có tám pháp vi diệu chưa từng có này, hãy lắng nghe và 

khéo tác ý, tôi sẽ nói. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     207 

 

- Vâng, này gia chủ, Tỷ-kheo ấy vâng đáp gia chủ Ugga 

người Vesàli.  

Gia chủ Ugga người Vesàli nói như sau:  

5. - Thưa Tôn giả, khi tôi lần đầu tiên chỉ từ xa thấy 

Thế Tôn thôi, thưa Tôn giả, chỉ thấy Thế Tôn thôi, tâm tôi 

được tịnh tín. Thưa Tôn giả, đây là pháp vi diệu thứ nhất, 

được có ở nơi tôi. Rồi thưa Tôn giả, với tâm tịnh tín ấy, tôi 

hầu hạ Thế Tôn. Thế Tôn thuyết pháp thuận thứ cho tôi, như 

thuyết về bố thí, thuyết về giới, thuyết về cõi Trời, nói đến sự 

nguy hại, hạ liệt, nhiễm ô của các dục và sự lợi ích của viễn 

ly.  

6. Khi Thế Tôn biết tôi tâm đã sẵn sàng, tâm đã nhu 

thuận, tâm không triền cái, tâm được phấn khởi, tâm được 

hoan hỷ, Thế Tôn mới thuyết những pháp được chư Phật tán 

dương đề cao: "Khổ, Tập, Diệt, Ðạo". Cũng như một tấm vải 

thuần bạch, các chấm đen được gột rửa, rất dễ thấm màu 

nhuộm. Cũng vậy, chính tại chỗ ngồi ấy, pháp nhãn xa trần 

ly cấu khởi lên nơi tôi: "Phàm pháp gì được tập khởi, tất cả 

Pháp ấy đều bị đoạn diệt". Rồi thưa Tôn giả, khi tôi thấy 

pháp, đạt pháp, biết pháp, thể nhập vào pháp, nghi ngờ được 

vượt qua, do dự được trừ diệt, đạt được vô sở úy, không ý cứ 

người khác đối với pháp bậc Ðạo sư. Tại đấy, tôi quy y Phật, 

quy y Pháp và chúng Tăng, tôi thọ lãnh năm học pháp về 

Phạm hạnh. Thưa Tôn giả, đây là pháp vi diệu chưa từng có 

thứ hai, được có ở nơi tôi. 

7. Thưa Tôn giả, tôi có bốn vợ đều còn trẻ tuổi. Rồi tôi 

đi đến các người vợ ấy; sau khi đến, tôi nói với các người vợ 

ấy như sau: "Này các vị, tôi đã thọ lãnh năm học pháp về 

Phạm hạnh. Ai muốn, hãy hưởng thọ tài sản ở chỗ này, hay 

làm các công đức, hay đi đến gia đình bà con của mình, hay 

ai có ưng ý người đàn ông nào, tôi sẽ cho các vị". Ðược nói 



208     Chương VIII – Tám Pháp 

 

như vậy, thưa Tôn giả, người vợ lớn của tôi nói với tôi: 

"Thưa gia chủ Ugga, hãy cho tôi người đàn ông tên này". Rồi 

thưa Tôn giả, tôi cho mời người ấy lại, với tay trái tôi cầm 

người vợ, với tay phải tôi cầm bình nước, rồi tôi rửa sạch 

người ấy. Thưa Tôn giả, từ khi bỏ người vợ trẻ, tâm tôi 

không có một chút đổi khác. Thưa Tôn giả, đây là pháp vi 

diệu, chưa từng có thứ ba, được có ở nới tôi.  

8. Thưa Tôn giả, có những tài sản ở trong gia đình tôi, 

chúng được phân chia giữa những người có giới và những 

người tốt lành. Thưa Tôn giả, đây là pháp vi diệu, chưa từng 

có thứ tư, được có ở với tôi.  

9. Khi tôi hầu hạ một Tỷ-kheo, tôi hầu hạ rất cẩn thận, 

không phải không cẩn thận. Thưa Tôn giả, đây là pháp vi 

diệu, chưa từng có thứ năm, được có ở với tôi.  

10. Thưa Tôn giả, nếu Tôn giả ấy thuyết pháp cho tôi, 

tôi nghe hết sức cẩn thận, không phải không cẩn thận. Nếu 

Tôn giả ấy không thuyết pháp cho tôi, thời tôi thuyết pháp 

cho vị ấy. Thưa Tôn giả, đây là pháp vi diệu, chưa từng có 

thứ sáu, được có ở nơi tôi.  

11. Thật không phải là vi diệu, thưa Tôn giả, chư Thiên 

sau khi đến, bảo tôi: "Này gia chủ, Pháp được Thế Tôn khéo 

thuyết giảng!". Khi được nói vậy, thưa Tôn giả, tôi nói với 

chư Thiên ấy như sau: "Dầu cho chư Thiên các người có nói 

như vậy hay không nói như vậy, pháp được Thế Tôn khéo 

thuyết giảng". Thưa Tôn giả, tuy vậy tâm tôi không có tự hào 

về nhân duyên ấy, nghĩa là: "Chư Thiên đến với ta, ta cùng nói 

chuyện với chư Thiên". Thưa Tôn giả, đây là pháp vi diệu, 

chưa từng có thứ bảy, được có ở nơi tôi.  

12. Thưa Tôn giả, năm hạ phần kiết sử này được Thế 

Tôn thuyết giảng, tôi thấy rõ không có một pháp nào không 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     209 

 

được đoạn tận ở nơi tôi. Thưa Tôn giả, đây là pháp vi diệu, 

chưa từng có thứ tám, được có ở nơi tôi.  

Thưa Tôn giả, tám pháp vi diệu chưa từng có này có 

mặt. Nhưng tôi không biết Thế Tôn đã nói tôi thành tựu tám 

pháp vi diệu chưa từng có này. 

13. Rồi Tỷ-kheo ấy, sau khi nhận đồ ăn khất thực tại trú 

xứ của gia chủ Ugga, người Vesàli, từ chỗ ngồi đứng dậy và 

ra đi. Rồi Tỷ-kheo ấy, sau khi ăn xong, trên con đường khất 

thực trở về, đi đến Thế Tôn, sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi 

ngồi xuống một bên. Ngồi xuống một bên, Tỷ-kheo ấy đem 

tất cả câu chuyện nói với gia chủ Ugga người Vesàli thuật lại 

với Thế Tôn.  

14. - Lành thay, lành thay! này Tỷ-kheo, gia chủ Ugga 

người Vesàli nếu có trả lời một cách chơn chánh, có thể trả 

lời như vậy. Này Tỷ-kheo, Ta đã nói gia chủ Ugga người 

Vesàli thành tựu tám pháp vi diệu chưa từng có này. Này Tỷ-

kheo, hãy thọ trì rằng gia chủ Ugga, người Vesàli, được 

thành tựu tám pháp vi diệu chưa từng có này.  

(II) (22) Ugga Người Hatthigama 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở giữa dân chúng Vajji, tại 
làng Hatthi. Tại đấy, Thế Tôn gọi các Tỷ-kheo ... (như kinh 

21.1) ... Thế Tôn nói như sau:  

2. - Này các Tỷ-kheo, gia chủ Ugga, người Hatthigama, 

thành tựu tám pháp vi diệu chưa từng có. Các Thầy hãy thọ 

trì như vậy.  

Thế Tôn nói như vậy. Nói như vậy xong, bậc Thiện Thệ 

từ chỗ ngồi đứng dậy đi vào tịnh xá.  

3-4. ... (như kinh 21.3-4 ở trên, với các sửa đổi cần 

thiết ) ...  



210     Chương VIII – Tám Pháp 

 

5. - Thưa Tôn giả, khi tôi còn vui chơi ở rừng Nàga, lần 

đầu tiên, tôi thấy Thế Tôn từ đằng xa. Chỉ thấy Thế Tôn thôi, 

thưa Tôn giả, tâm tôi được tịnh tín, và say rượu được đoạn 

tận. Thưa Tôn giả, đây là pháp vi diệu, chưa từng có thứ nhất, 

được có ở nơi tôi. Rồi thưa Tôn giả, với tâm tịnh tín ấy, tôi 

hầu hạ Thế Tôn. Rồi Thế Tôn thuyết pháp thuận thứ cho tôi 

như thuyết pháp về bố thí, thuyết về giới, thuyết về cõi trời, 

nói lên sự nguy hại, sự hạ liệt, nhiễm ô của các dục và sự lợi 

ích của viễn ly.  

6 - 8. (Pháp vi diệu thứ hai, thứ ba, thứ tư giống như 

kinh 21.6-8 với những thay đổi cần thiết) ... chưa từng có thứ 

tư, được có ở nơi tôi.  

9. Khi tôi hầu hạ một Tỷ-kheo, tôi hầu hạ rất cẩn thận, 

không phải không cẩn thận. Thưa Tôn giả, nếu Tôn giả ấy 

thuyết pháp cho tôi, tôi nghe hết sức cẩn thận, không phải 

không cẩn thận. Nếu Tôn giả ấy không thuyết pháp cho tôi, 

thời tôi thuyết pháp cho vị ấy. Thưa Tôn giả, đây là pháp vi 

diệu, chưa từng có thứ năm, được có ở tôi.  

10. Thật không phải là vi diệu, thưa Tôn giả, khi tôi 

mời chúng Tăng, chư Thiên đến và bảo tôi: "Này gia chủ, 

Tỷ-kheo này là vị câu phần giải thoát; Tỷ-kheo này là vị Tuệ 

giải thoát; Tỷ-kheo này là vị Thân chứng; Tỷ-kheo này là vị 

Kiến chí; Tỷ-kheo này là vị Tín giải thoát; Tỷ-kheo này là vị 

Tùy pháp hành; Tỷ-kheo này là vị Tùy tín hành; vị này giữ 

giới, theo thiện pháp; vị này phá giới, theo ác pháp". Nhưng 

khi tôi cúng dường chúng Tăng, tôi không cảm thấy có tâm 

như vậy khởi lên: "Vị này tôi cúng ít" hay "Vị này tôi cúng 

nhiều". Nhưng thưa Tôn giả, tôi cúng với tâm bình đẳng. 

Thưa Tôn giả, đây là pháp vi diệu, chưa từng có thứ sáu, 

được có ở tôi.  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     211 

 

11. Thật không phải là vi diệu, thưa Tôn giả, chư Thiên 

sau khi đến, bảo tôi: "Này gia chủ, Pháp được Thế Tôn khéo 

thuyết giảng!". Khi được nói vậy, thưa Tôn giả, tôi nói với 

chư Thiên ấy như sau: "Dầu cho chư Thiên các người có nói 

như vậy hay không nói như vậy, pháp được Thế Tôn khéo 

thuyết giảng ". Thưa Tôn giả, tuy vậy tâm tôi không có tự 

hào về nhân duyên ấy, nghĩa là: "Chư Thiên đến với ta, ta 

cùng nói chuyện với chư Thiên". Thưa Tôn giả, đây là pháp 

vi diệu, chưa từng có thứ bảy, được có ở nơi tôi.  

12. Thưa Tôn giả, nếu tôi mệnh chung trước Thế Tôn, 

đây không có gì là vi diệu, nếu Thế Tôn nói về tôi như sau: 

"Không có một kiết sử nào, do kiết sử ấy, gia chủ Ugga người 

làng Hatthigàma có thể trở lui lại đời này". Thưa Tôn giả, đây 

là pháp vi diệu chưa từng có thứ tám được có ở nơi tôi.  

Thưa Tôn giả, tám pháp vi diệu chưa từng có này có 

mặt. Và tôi không biết Thế Tôn đã nói tôi thành tựu tám 

pháp vi diệu chưa từng có nào.  

13. Rồi Tỷ-kheo ấy, sau khi nhận đồ ăn khất thực tại trú 

xứ của gia chủ Ugga, người làng Hatthigàma, từ chỗ ngồi 

đứng dậy và ra đi. Rồi Tỷ-kheo ấy, sau khi ăn xong, trên con 

đường khất thực trở về, đi đến Thế Tôn, sau khi đến, đảnh lễ 

Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. Ngồi xuống một bên, Tỷ-

kheo ấy đem tất cả câu chuyện nói với gia chủ Ugga người 

Hatthigàma thuật lại với Thế Tôn.  

14. - Lành thay, lành thay! này Tỷ-kheo, gia chủ Ugga 

người Hatthigàma nếu có trả lời một cách chơn chánh, có thể 

trả lời như vậy. Này Tỷ-kheo, gia chủ Ugga người 

Hatthigàma thành tựu tám pháp vi diệu chưa từng có này. 

Như Ta đã nói, này Tỷ-kheo, hãy thọ trì rằng gia chủ Ugga, 

người Hatthigàma, được thành tựu tám pháp vi diệu chưa 

từng có này.  



212     Chương VIII – Tám Pháp 

 

(III) (23) Hatthaka , Người Alavì (1) 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Alavì, tại điện Phật 

Aggàlava. Tại đấy, Thế Tôn bảo các Tỷ-kheo:  

2. - Này các Tỷ-kheo, Hatthaka, người xứ Alavì thành 

tựu bảy pháp vi diệu chưa từng có. Hãy thọ trì như vậy. Thế 

nào là bảy? 

3. Có lòng tin, này các Tỷ kheo, là Hatthaka người xứ 

Alavì; có giới, này các Tỷ-kheo, là Hatthaka người xứ Alavì; 

có lòng xấu hổ, này các Tỷ-kheo, là Hatthaka người xứ Alavì; 

có lòng sợ hãi, này các Tỷ-kheo, là Hatthaka người xứ Alavì; 

nghe nhiều, này các Tỷ-kheo, là Hatthaka người xứ Alavì; có 

bố thí, này các Tỷ-kheo, là Hatthaka người xứ Alavì; có trí 

tuệ, này các Tỷ-kheo, là Hatthaka người xứ Alavì.  

Thành tựu bảy pháp vi diệu chưa từng có này, này các 

Tỷ-kheo, là Hatthaka người xứ Alavì. Hãy thọ trì như vậy. 

Thế Tôn nói như vậy. Nói như vậy xong, bậc Thiện Thệ từ 

chỗ ngồi đứng dậy đi vào tịnh xá.  

4. Rồi một Tỷ-kheo đắp y vào buổi sáng, cầm bát y, đi 

đến trú xá của gia chủ Hatthaka người Alavì; sau khi đến, 

liền ngồi xuống trên chỗ đã soạn sẵn. Rồi gia chủ Hatthaka 

người Alavì, đi đến Tỷ-kheo ấy, sau khi đến, đảnh lễ Tỷ-

kheo ấy rồi ngồi xuống một bên. Tỷ-kheo ấy nói với 

Hatthaka, người xứ Alavì, đang ngồi xuống một bên:  

- Thưa Hiền giả, Thế Tôn đã nói Hiền giả thành tựu bảy 

pháp vi diệu chưa từng có. Thế nào là bảy? "Có lòng tin, này 

các Tỷ-kheo là Hatthaka, người xứ Alavì ... có giữ giới ... có 

lòng xấu hổ ... có lòng sợ hãi ... nghe nhiều ... có bố thí ... có 

trí tuệ, này các Tỷ-kheo, là Hatthaka, người xứ Alavì ". Thưa 

Hiền giả, Hiền giả thành tựu bảy pháp vi diệu chưa từng có 

này như Thế Tôn đã nói.  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     213 

 

- Thưa Tôn giả, ở đây không có người gia chủ bận áo 

trắng?  

- Thưa Hiền giả, ở đây không có người gia chủ bận áo 

trắng. 

- Lành thay, ở đây không có người gia chủ bận áo trắng. 

5. Rồi Tỷ-kheo ấy, sau khi nhận đồ ăn khất thực tại trú 

xứ của Hatthaka, người xứ Alavì, từ chỗ ngồi đứng dậy và ra 

đi. Rồi Tỷ-kheo ấy, sau buổi ăn, trên con đường khất thực trở 

về, đi đến Thế Tôn, sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi 

xuống một bên. Ngồi xuống một bên, Tỷ-kheo ấy bạch Thế 

Tôn:  

- Ở đây, bạch Thế Tôn, con vào buổi sáng đắp y, cầm y 

bát đi đến trú xứ của Hatthaka, người Alavì; sau khi đến, con 

ngồi xuống trên chỗ đã soạn sẵn, bạch Thế Tôn, rồi con nói 

với Hatthaka, người xứ Alavì đang ngồi một bên: - "- Thưa 

Hiền giả, Thế Tôn đã nói Hiền giả thành tựu bảy pháp vi 

diệu chưa từng có này. Thế nào là bảy? "Có lòng tin, này các 

Tỷ-kheo là Hatthaka, người xứ Alavì ... có giữ giới ... có 

lòng xấu hổ ... có lòng sợ hãi ... nghe nhiều ... có bố thí ... có 

trí tuệ, này các Tỷ-kheo, là Hatthaka, người xứ Alavì ". Hiền 

giả thành tựu bảy pháp này, thưa Hiền giả, như Thế Tôn đã 

nói! ". Khi nghe nói như vậy, bạch Thế Tôn, Hatthaka người 

xứ Alavì nói với con:  

- "Thưa Tôn giả, ở đây không có người gia chủ bận áo 

trắng? " 

- Thưa Hiền giả, ở đây không có người gia chủ bận áo 

trắng. 

- Lành thay, ở đây không có người gia chủ bận áo trắng. 



214     Chương VIII – Tám Pháp 

 

6. - Lành thay, lành thay, này Tỷ-kheo! Này Tỷ-kheo, 

thiện nam tử này là ít dục. Vị ấy không muốn các thiện pháp 

của mình được người khác biết đến. Do vậy, này Tỷ-kheo, 

hãy thọ trì rằng, Hatthaka người xứ Alavì, có thành tựu bảy 

pháp vi diệu chưa từng có này, tức là ít dục.  

(IV) (24) Hatthaka, Người Xứ ALavì (2) 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Alavì, tại điện Phật 

Aggàlava. Rồi Hatthaka, người xứ Alavì cùng với năm trăm 

nam cư sĩ đi đến Thế Tôn, sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn, rồi 

ngồi xuống một bên. Thế Tôn nói với Hatthaka, người xứ 

Alavì, đang ngồi xuống một bên:  

2. - Này Hatthaka, hội chúng này thật lớn. Làm sao, này 

Hatthaka, Ông thâu nhiếp được hội chúng này?  

- Bạch Thế Tôn, có bốn nhiếp pháp này được Thế Tôn 

thuyết giảng. Con thâu nhiếp hội chúng này với những nhiếp 

pháp ấy. Bạch Thế Tôn, khi con biết rằng: "Người này cần 

phải thâu nhiếp nhờ bố thí", thời con thâu nhiếp người ấy với 

bố thí. Khi con biết rằng: "Người này cần phải thâu nhiếp 

nhờ ái ngữ", thời con thâu nhiếp người ấy với ái ngữ. Khi 

con biết rằng: "Người này cần phải thâu nhiếp nhờ lợi hành", 

thời con thâu nhiếp người ấy với lợi hành. Khi con biết rằng: 

"Người này cần phải thâu nhiếp nhờ đồng sự", thời con thâu 

nhiếp người ấy với đồng sự. Vả lại, bạch Thế Tôn, trong gia 

đình con có tài sản, họ nghĩ rằng như vậy không thể được 

nghe như là một người bần cùng.  

3. - Lành thay, lành thay, này Hatthaka! Ðây là nguyên 

lý để thâu nhiếp đại chúng! Này Hatthaka, những ai trong 

quá khứ đã thâu nhiếp đại chúng, tất cả đều thâu nhiếp đại 

chúng với bốn nhiếp pháp này. Này Hatthaka, những ai trong 

tương lai sẽ thâu nhiếp đại chúng, tất cả sẽ thâu nhiếp đại 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     215 

 

chúng với bốn nhiếp pháp này. Này Hatthaka, những ai trong 

hiện tại thâu nhiếp đại chúng, tất cả họ đều thâu nhiếp đại 

chúng với bốn nhiếp pháp này.  

4. Rồi Hatthaka, người xứ Alavì, được Thế Tôn với 

pháp thoại, giảng dạy, khích lệ, làm cho phấn khởi, làm cho 

hoan hỷ, từ chỗ ngồi đứng dậy, đảnh lễ Thế Tôn, thân bên 

hữu hướng về Ngài, rồi ra đi. Thế Tôn, sau khi Hatthaka, 

người xứ Alavì ra đi không bao lâu, bèn gọi các Tỷ-kheo:  

5. - Này các Tỷ-kheo, hãy thọ trì rằng Hatthaka, người 

xứ Alavì thành tựu được tám pháp vi diệu chưa từng có này. 

Thế nào là tám pháp ? 

6. Có lòng tin, này các Tỷ kheo, là Hatthaka người xứ 

Alavì, có giữ giới; này các Tỷ-kheo, là Hatthaka người xứ 

Alavì; có lòng xấu hổ, này các Tỷ-kheo, là Hatthaka người 

xứ Alavì; có lòng sợ hãi, này các Tỷ-kheo, là Hatthaka người 

xứ Alavì; nghe nhiều, này các Tỷ-kheo, là Hatthaka người xứ 

Alavì; có bố thí, này các Tỷ-kheo, là Hatthaka người xứ 

Alavì; có trí tuệ, này các Tỷ-kheo, là Hatthaka người xứ 

Alavì; ít dục, này các Tỷ-kheo, là Hatthaka người xứ Alavì!  

Này các Tỷ-kheo, hãy thọ trì rằng Hatthaka, người xứ 

Alavì thành tựu tám pháp vi diệu chưa từng có này.  

(V) (25) Thích Tử Mahànàma 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở giữa dân chúng Sakka, tại 

Kapilavatthu, ở khu vườn Nigrodha. Rồi Thích tử Mahànàma 

đi đến Thế Tôn, sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống 

một bên. Ngồi xuống một bên, Thích tử Mahànàma bạch Thế 

Tôn:  

- Bạch Thế Tôn, cho đến như thế nào là người nam cư 

sĩ?  



216     Chương VIII – Tám Pháp 

 

- Này Mahànàma, khi nào quy y Phật, quy y Pháp, quy 

y chúng Tăng, cho đến như vậy, này Mahànàma, là người 

nam cư sĩ. 

2. - Cho đến như thế nào, bạch Thế Tôn, là người nam 

cư sĩ giữ giới?  

- Này, Mahànàma, khi nào người nam cư sĩ từ bỏ sát 

sanh, từ bỏ lấy của không cho, từ bỏ tà hạnh trong các dục, 

từ bỏ nói láo, từ bỏ đắm say rượu men, rượu nấu, cho đến 

như vậy, là người nam cư sĩ giữ giới. 

3. - Cho đến như thế nào, bạch Thế Tôn, là người nam 

cư sĩ thực hành, vì tư lợi chứ không vì lợi tha?  

- Này Mahànàma, khi nào nam cư sĩ thành tựu lòng tin 

cho mình, không có khích lệ người khác thành tựu lòng tin; 

thành tựu giữ giới cho mình, không có khích lệ người khác 

thành tựu giữ giới, thành tựu bố thí cho mình, không khích lệ 

người khác thành tựu bố thí; muốn tự mình đi đến yết kiến 

các Tỷ-kheo, không có khích lệ người khác đi đến yết kiến 

các Tỷ kheo; chỉ tự mình muốn nghe diệu pháp, không khích 

lệ người khác nghe diệu pháp; tự mình thọ trì những pháp đã 

được nghe, không khích lệ người khác thọ trì những pháp đã 

được nghe; tự mình suy nghĩ đến ý nghĩa các pháp đã thọ trì, 

không khích lệ người khác suy nghĩ đến ý nghĩa các pháp đã 

thọ trì; sau khi tự mình biết nghĩa, biết pháp, thực hiện tùy 

pháp, đúng Chánh pháp, không khích lệ người khác thực 

hiện tùy pháp, đúng Chánh pháp. Cho đến như vậy, này 

Mahànàma, là nam cư sĩ thực hành vì tự lợi, không phải vì 

lợi tha. 

4. - Cho đến như thế nào, bạch Thế Tôn, là nam cư sĩ 

thực hành vừa tự lợi, vừa lợi tha?  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     217 

 

- Này Mahànàma, khi nào nam cư sĩ tự mình thành tựu 

lòng tin và khích lệ người khác thành tựu lòng tin; khi nào tự 

mình giữ giới và khích lệ người khác giữ giới; khi nào tự 

mình bố thí và khích lệ người khác bố thí; khi nào tự mình 

muốn đi đến yết kiến các Tỷ-kheo và khích lệ người khác đi 

đến yết kiến các Tỷ-kheo; khi nào tự mình muốn nghe diệu 

pháp và khích lệ người khác nghe diệu pháp; khi nào tự mình 

thọ trì những pháp đã được nghe và khích lệ người khác thọ 

trì những pháp đã được nghe; khi nào tự mình suy nghĩ đến ý 

nghĩa các pháp đã thọ trì và khích lệ người khác suy nghĩ đến 

ý nghĩa các pháp đã thọ trì; sau khi tự mình biết nghĩa, biết 

pháp, thực hiện pháp đúng Chánh pháp, khích lệ người khác 

sau khi biết nghĩa biết pháp, thực hiện pháp đúng Chánh 

pháp. Cho đến như vậy, này Mahànàma, là nam cư sĩ thực 

hành vì tự lợi và lợi tha. 

(VI) (26) Jìvaka Komàrabhacca 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Ràjagaha (Vương xá), tại 

rừng xoài Jìvaka. Rồi Jìvaka Komàrabhacca đi đến Thế Tôn, 

sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. Ngồi 

xuống một bên, Jìvaka Komàrabhacca bạch Thế Tôn:  

- Bạch Thế Tôn, cho đến như thế nào là người nam cư 

sĩ?  

- ... (giống như kinh trước 25, chỉ khác là Thích tử 

Mahànàma, nay là Jìvaka Komàrabhacca) . 

(VII) (27) Sức Mạnh (1) 

1.- Này các Tỷ-kheo, có tám sức mạnh này. Thế nào là 

tám?  

2. Này các Tỷ-kheo, sức mạnh của con nít là khóc; sức 

mạnh của đàn bà là phẫn nộ; sức mạnh của người ăn trộm là 



218     Chương VIII – Tám Pháp 

 

vũ khí; sức mạnh của các vua chúa là uy quyền; sức mạnh 

của kẻ ngu là áp đảo; sức mạnh của bậc Hiền trí là cảm hóa; 

sức mạnh của vị nghe nhiều là thẩm sát; sức mạnh của Sa-

môn, Bà-la-môn là nhẫn nhục. 

Này các Tỷ-kheo, đây là tám sức mạnh. 

(VIII) (28) Sức Mạnh (2) 

1. Rồi Tôn giả Sàriputta đi đến Thế Tôn, sau khi đến, 

đảnh lễ Thế Tôn, rồi ngồi xuống một bên. Thế Tôn nói với 

Tôn giả Sàriputta đang ngồi xuống một bên:  

- Này Sàriputta, có bao nhiêu sức mạnh của Tỷ-kheo đã 

đoạn trừ các lậu hoặc? Thành tựu với những sức mạnh gì, 

Tỷ-kheo đã đoạn trừ các lậu hoặc, tự nhận mình đã đoạn diệt 

các lậu hoặc: "Các lậu hoặc đã được ta đoạn tận "? 

2. - Bạch Thế Tôn, có tám sức mạnh của Tỷ-kheo đã 

đoạn tận các lậu hoặc. Thành tựu với những sức mạnh gì, 

Tỷ-kheo đã đoạn trừ các lậu hoặc, tự nhận mình đã đoạn diệt 

các lậu hoặc: "Các lậu hoặc đã được ta đoạn tận ". Thế nào là 

tám?  

3. Ở đây, bạch Thế Tôn, Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu 

hoặc khéo thấy như thật với chánh trí tuệ rằng tất cả các hành 

là vô thường. Vì rằng, bạch Thế Tôn, Tỷ-kheo đã đoạn tận 

các lậu hoặc, khéo thấy như thật với chánh trí tuệ rằng tất cả 

các hành là vô thường. Bạch Thế Tôn, đây là sức mạnh của 

Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc. Do sức mạnh này, Tỷ-

kheo đã đoạn tận các lậu hoặc, tự nhận mình đã đoạn diệt các 

lậu hoặc: "Các lậu hoặc đã được ta đoạn tận". 

4. Lại nữa, bạch Thế Tôn, Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu 

hoặc khéo thấy như thật với chánh trí tuệ rằng các dục ví như 

hố than hừng. Vì rằng, bạch Thế Tôn, Tỷ-kheo đã đoạn tận 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     219 

 

các lậu hoặc khéo thấy như thật với chánh trí tuệ rằng các 

dục ví như hố than hừng. Bạch Thế Tôn, đây là sức mạnh 

của Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc. Do sức mạnh này, Tỷ-

kheo đã đoạn tận các lậu hoặc, tự nhận mình đã đoạn diệt các 

lậu hoặc: "Các lậu hoặc đã được ta đoạn tận". 

5. Lại nữa, bạch Thế Tôn, Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu 

hoặc, với tâm thuận xuôi về viễn ly, hướng về viễn ly, thiên 

về viễn ly, trú ở viễn ly, hoan hỷ về xuất ly, đoạn tận hoàn 

toàn tất cả pháp có thể làm trú xứ cho lậu hoặc. Bạch Thế 

Tôn, đây là sức mạnh của Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc. 

Do sức mạnh này, Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc, tự nhận 

mình đã đoạn diệt các lậu hoặc: "Các lậu hoặc đã được ta 

đoạn tận". 

6. Lại nữa, bạch Thế Tôn, Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu 

hoặc, Bốn niệm xứ được tu tập, được khéo tu tập. Bạch Thế 

Tôn, vì rằng Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc, Bốn niệm xứ 

được tu tập, được khéo tu tập. Bạch Thế Tôn, đây là sức 

mạnh của vị Tỷ-kheo ... "Các lậu hoặc đã được ta đoạn tận". 

7. Lại nữa, bạch Thế Tôn, Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu 

hoặc, Bốn như ý túc được tu tập, được khéo tu tập... Năm căn 

được tu tập, được khéo tu tập ... Năm lực được tu tập, được 

khéo tu tập ... Bảy giác chi được tu tập, được khéo tu 

tập ...Thánh đạo tám ngành được tu tập, được khéo tu tập ... 

Ðây là sức mạnh của vị Tỷ-kheo ... "Các lậu hoặc đã được ta 

đoạn tận". 

Bạch Thế Tôn, đây là tám sức mạnh của Tỷ-kheo đã 

đoạn tận các lậu hoặc, thành tựu với tám sức mạnh này, Tỷ-

kheo đã đoạn tận các lậu hoặc. Do sức mạnh này, Tỷ-kheo đã 

đoạn tận các lậu hoặc, tự nhận mình đã đoạn diệt các lậu 

hoặc: "Các lậu hoặc đã được ta đoạn tận". 



220     Chương VIII – Tám Pháp 

 

(IX) (29) Không Phải Thời 

1. - "Làm việc đúng thời là thế giới, làm việc đúng thời 

là thế giới ", này các Tỷ-kheo, kẻ vô văn phàm phu nói như 

vậy, nhưng vị ấy không biết đúng thời và phi thời. Này các 

Tỷ-kheo, có tám phi thời, phi thời tiết cho đời sống Phạm 

hạnh. Thế nào là tám?  

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Như Lai xuất hiện ở đời, 

bậc A-la-hán, Chánh Ðẳng Giác, Minh Hạnh Túc, Thiện Thệ, 

Thế Gian Giải, Vô Thượng Sĩ, Ðiều Ngự Trượng Phu, Thiên 

Nhân Sư, Phật, Thế Tôn. Và pháp được giảng đưa đến an 

tịnh, đưa đến tịch tịnh, đưa đến giác ngộ, được bậc Thiện 

Thệ tuyên bố. Và người này lại bị sanh vào địa ngục. Này 

các Tỷ-kheo, đây là phi thời, phi thời tiết thứ nhất cho đời 

sống Phạm hạnh.  

3. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, Như Lai xuất hiện ở đời, 

bậc A-la-hán, Chánh Ðẳng Giác ... Phật, Thế Tôn và pháp 

được giảng đưa đến an tịnh, đưa đến tịch tịnh, đưa đến giác 

ngộ, được bậc Thiện Thệ tuyên bố. Và người này lại bị sanh 

vào loại bàng sanh ... người này lại bị sanh vào cõi ngạ quỷ ... 

người này lại bị sanh vào giữa chư Thiên giới có thọ mạng 

lâu dài ... người này lại bị sanh vào các biên địa, giữa những 

kẻ vô trí mọi rợ, tại đây, không có hướng đi cho các Tỷ-kheo, 

cho các Tỷ-kheo -Ni, cho nam cư sĩ, nữ cư sĩ ... và người này 

được sanh vào chánh địa, nhưng lại có tà kiến, có tri kiến đảo 

ngược: "Không có bố thí, không có lễ hy sinh, không có tế tự, 

không có quả dị thục các nghiệp thiện ác, không có đời này, 

không có đời khác, không có mẹ, không có cha, không có 

loại hóa sanh, ở đời không có những Sa-môn, những Bà-la-

môn chánh hướng chánh hạnh, đã tự mình chứng tri giác 

ngộ  và truyền dạy lại đời này, đời khác ..." và người này 

được sanh vào đây chánh địa, nhưng người ấy lại ác tuệ, si 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     221 

 

mê, câm điếc, không có thể hiểu rõ ý nghĩa của một lời nói 

khéo, nói hay, nói dở. Này các Tỷ-kheo, đây là phi thời, phi 

thời tiết thứ tám cho đời sống Phạm hạnh. 

4. Này các Tỷ-kheo, có tám phi thời, phi thời tiết này 

cho đời sống Phạm hạnh. 

5. Này các Tỷ-kheo, chỉ có một chánh thời, một chánh 

thời tiết này cho đời sống Phạm hạnh. Thế nào là một?  

6. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Thế Tôn xuất hiện ở đời, 

bậc A-la-hán, Chánh Ðẳng Giác, Minh Hạnh Túc, Thiện Thệ, 

Thế Gian Giải, Vô Thượng Sĩ, Ðiều Ngự Trượng Phu, Thiên 

Nhân Sư, Phật, Thế Tôn. Và pháp được giảng đưa đến an 

tịnh, đưa đến tịch tịnh, đưa đến giác ngộ, được bậc Thiện 

Thệ tuyên bố. Và người này được sanh vào chánh địa, vị ấy 

có trí tuệ, không si mê, không câm điếc, có thể hiểu rõ ý 

nghĩa của một lời nói khéo, nói hay, nói dở. Này các Tỷ-kheo, 

đây là chánh thời, chánh thời tiết độc nhất cho đời sống 

Phạm hạnh. 

Ai được sanh làm người  

Khi diệu pháp được giảng 

Lại không nắm được thời 

Họ vượt qua khỏi thời 

Nhiều phi thời được nói 

Làm chướng ngại con người  

Chỉ năm khi mười họa 

Như Lai hiện ở đời  

Ðược giáp mặt với Ngài 

Rất khó được ở đời 

Ðược sanh ra làm người  

Và diệu pháp được giảng 

Vừa đủ để tinh tấn 

Với ai muốn lợi ích  



222     Chương VIII – Tám Pháp 

 

Sao biết rõ diệu pháp  

Lại để thời vượt qua!  

Kẻ để thời gian qua 

Sầu muộn tại địa ngục 

Ở đây ai bỏ rơi 

Quyết định tánh diệu pháp  

Như kẻ buôn mất của 

Sẽ sầu não lâu ngày 

Người vô minh bao phủ 

Vi phạm đến diệu pháp  

Phải chịu đựng lâu ngày 

Lưu chuyển trong sanh tử  

Ai được sanh làm người  

Trong thời pháp khéo giảng 

Quá khứ, hiện, vị lai 

Làm theo lời Ðạo sư 

Nắm được thời ở đời  

Cho vô thượng Phạm hạnh  

Ai đã bước con đường 

Do Như Lai thuyết giảng  

Những ai sống chế ngự 

Do bậc pháp nhãn dạy 

Như đã được thuyết giảng  

Bậc bà con mặt trời 

Hãy sống thường chánh niệm 

Hộ trì không tham dục 

Chặt đứt mọi tùy miên 

Không chạy theo ma giới 

Các vị ấy ở đời 

Ðến được bờ bên kia 

Và họ cũng đạt được  

Các lậu hoặc đoạn tận.  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     223 

 

(X) (30) Tôn Giả Anuruddha 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở giữa dân chúng Bhagga, tại 

núi Sumsumàra, rừng Bhesakala, vườn Lộc Uyển. Lúc bấy 

giờ, Tôn giả Anuruddha (A-nậu-lâu-đà) sống giữa dân chúng 

Celì, tại Pàcìnavamsadàya, Rồi Tôn giả Anuruddha, trong 

khi sống độc cư ... Thiền tịnh, tâm tư khởi lên như sau: "Pháp 

này để cho người ít dục, pháp này không phải để cho người 

nhiều dục; Pháp này để cho người biết đủ, pháp này không 

phải để cho người không biết đủ; Pháp này để cho người 

sống thanh vắng, pháp này không phải để cho người ưa hội 

chúng; Pháp này để cho người tinh cần tinh tấn, pháp này 

không phải để cho người biếng nhác; Pháp này để cho người 

trú niệm, pháp này không phải để cho người thất niệm; Pháp 

này để cho người Thiền định, pháp này không phải để cho 

người không Thiền định; Pháp này để cho người có trí tuệ, 

pháp này không phải để cho người ác tuệ".  

2. Rồi Thế Tôn với tâm của mình rõ biết tâm tư của 

Tôn giả Anuruddha, ví như người lực sĩ duỗi bàn tay đang co 

lại; hay co lại bàn tay đang duỗi ra; cũng vậy, Thế Tôn biến 

mất ở giữa dân chúng Bhagga, tại núi Sumsumàra, rừng 

Bhesakalà, vườn Lộc Uyển, và hiện ra giữa dân chúng Celì, 

tại Pàcìnavamsadàya, trước mặt Tôn giả Anuruddha. Thế 

Tôn ngồi xuống trên chỗ đã soạn sẵn. Rồi Thế Tôn nói với 

Tôn giả Anuruddha đang ngồi một bên:  

3. - Lành thay, lành thay, này Anuruddha! Lành thay, 

này Anuruddha, Thầy đã suy nghĩ đến bảy niệm của bậc Ðại 

nhân: " Pháp này để cho người ít dục, pháp này không phải 

để cho người nhiều dục; Pháp này để cho người biết đủ, pháp 

này không phải để cho người không biết đủ; Pháp này để cho 

người sống thanh vắng, pháp này không phải để cho người 

ưa hội chúng; Pháp này để cho người tinh cần tinh tấn, pháp 



224     Chương VIII – Tám Pháp 

 

này không phải để cho người biếng nhác; Pháp này để cho 

người trú niệm, pháp này không phải để cho người thất niệm; 

Pháp này để cho người Thiền định, pháp này không phải để 

cho người không Thiền định; Pháp này để cho người có trí 

tuệ, pháp này không phải để cho người ác tuệ".  

Do vậy, này Anuruddha, hãy suy nghĩ đến niệm thứ 

tám này của bậc Ðại nhân: "Pháp này để cho người không ưa 

hý luận, không thích hý luận, Pháp này không phải để cho 

người ưa hý luận, thích hý luận ".  

4. Khi nào, này Anuruddha, Thầy sẽ suy nghĩ đến tám 

tư niệm này của bậc Ðại nhân, thời nếu Thầy muốn, Thầy sẽ 

chứng đạt và an trú Thiền thứ nhất, một trạng thái hỷ lạc do 

ly dục sanh, có tầm có tứ.  

5. Khi nào, này Anuruddha, Thầy sẽ suy nghĩ đến tám 

tư niệm này của bậc Ðại nhân, thời nếu Thầy muốn, diệt tầm 

diệt tứ, Thầy sẽ chứng đạt và an trú Thiền thứ hai, một trạng 

thái hỷ lạc do định sanh, không tầm không tứ, nội tĩnh nhất 

tâm.  

6. Khi nào, này Anuruddha, khi nào Thầy sẽ suy nghĩ 

đến tám tư niệm này của bậc Ðại nhân, thời nếu Thầy muốn, 

Thầy sẽ ly hỷ trú xả, chánh niệm tỉnh giác, thân cảm sự lạc 

thọ mà các bậc Thánh gọi là "xả niệm lạc trú", chứng và an 

trú Thiền thứ ba.  

7. Khi nào, này Anuruddha, Thầy sẽ suy nghĩ đến tám 

tư niệm này của bậc Ðại nhân, thời nếu Thầy muốn, Thầy sẽ 

xả lạc xả khổ, diệt hỷ ưu đã cảm thọ trước, chứng và an trú 

Thiền thứ tư, không khổ, không lạc, xả niệm thanh tịnh. 

8. Khi nào, này Anuruddha, Thầy sẽ suy nghĩ đến tám 

tư niệm này của bậc Ðại nhân, khi nào bốn Thiền này thuộc 

tăng thượng tâm, hiện tại lạc trú, chứng được không khó 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     225 

 

khăn, chứng được không mệt nhọc, chứng được không phí 

sức, thời này Anuruddha, tấm y lượm từ đống rác lên của 

Thầy sẽ giống như tủ áo đầy những vải có nhiều màu sắc của 

người gia chủ hay con người gia chủ, để được sống biết đủ, 

ưa thích, không có lo âu, được lạc trú, được bước vào Niết-

bàn.  

9. Khi nào, này Anuruddha, Thầy sẽ suy nghĩ đến tám 

tư niệm này của bậc Ðại nhân, thời nếu Thầy muốn, khi nào 

bốn Thiền này thuộc tăng thượng tâm, hiện tại lạc trú, chứng 

được không khó khăn, chứng được không mệt nhọc, chứng 

được không phí sức, thời này Anuruddha, các món ăn từng 

miếng Thầy khất thực được sẽ giống như món cơm bằng gạo 

trắng, các hạt đen đã được lượm sạch, với nhiều loại súp, với 

nhiều loại đồ ăn của người gia chủ, hay của con người gia 

chủ, để được sống biết đủ, ưa thích, không có lo âu, được lạc 

trú, được bước vào Niết-bàn.  

10. Khi nào, này Anuruddha, Thầy sẽ suy nghĩ đến tám 

tư niệm này của bậc Ðại nhân, khi nào bốn Thiền này thuộc 

tăng thượng tâm, hiện tại lạc trú, chứng được không khó 

khăn, chứng được không mệt nhọc, chứng được không phí 

sức, thời này Anuruddha, chỗ nằm dưới gốc cây thầy sẽ 

giống như nhà có nóc nhọn, có trét hồ trong ngoài, cửa được 

cài then, cửa sổ được đóng lại ngăn chặn gió của người gia 

chủ, hay của con người gia chủ, để được sống biết đủ, ưa 

thích, không có lo âu, được lạc trú, được bước vào Niết-bàn.  

11. Khi nào, này Anuruddha, Thầy sẽ suy nghĩ đến tám 

tư niệm này của bậc Ðại nhân, khi nào bốn Thiền này thuộc 

tăng thượng tâm, hiện tại lạc trú, chứng được không khó 

khăn, chứng được không mệt nhọc, chứng được không phí 

sức, thời này Anuruddha, giường nằm và chỗ ngồi trải với 

đệm cỏ của Thầy sẽ giống như ghế dài, nệm trải giường nằm 



226     Chương VIII – Tám Pháp 

 

bằng len, chăn len trắng, chăn len thêu bông, nệm bằng da 

con sơn dương gọi là kadali, tấm thảm với đầu che phía trên, 

ghế dài có đầu gối chân màu đỏ của các người gia chủ, hay 

của con người gia chủ, để được sống biết đủ, ưa thích, không 

có lo âu, được lạc trú, được bước vào Niết-bàn.  

12. Khi nào, này Anuruddha, Thầy sẽ suy nghĩ đến tám 

tư niệm này của bậc Ðại nhân, khi nào bốn Thiền này thuộc 

tăng thượng tâm, hiện tại lạc trú, chứng được không khó 

khăn, chứng được không mệt nhọc, chứng được không phí 

sức, thời này Anuruddha, dược phẩm nước tiểu hôi của Thầy 

sẽ giống như các loại dược phẩm của các người gia chủ, hay 

của con người gia chủ, như thục tô, sanh tô, dầu, mật, đường 

bánh, để được sống biết đủ, ưa thích, không có lo âu, được 

lạc trú, được bước vào Niết-bàn.  

13. Vậy này Anuruddha, nhân kỳ an cư mùa mưa sắp 

đến, hãy trú giữa dân chúng Cetì ở Pàcìnavamsadàya. 

- Thưa vâng, bạch Thế Tôn. 

Tôn giả Anuruddha vâng đáp Thế Tôn. Rồi Thế Tôn 

sau khi khuyến giáo Tôn giả Anuruddha với lời khuyến giáo 

này, như người lực sĩ duỗi cánh tay đang co lại, hay co lại 

cánh tay đang duỗi ra; cũng vậy, Ngài biến mất giữa dân 

chúng Cetì ở Pàcìnavamsadàya và hiện ra giữa dân chúng 

Bhagga, trên núi Sumsumàra trong rừng Bhesakalà, vườn 

Lộc Uyển. Thế Tôn ngồi xuống trên chỗ đã soạn sẵn, sau khi 

ngồi xuống, Thế Tôn bảo các Tỷ-kheo:  

14. - Này các Tỷ-kheo, Ta sẽ thuyết tám tư niệm của 

bậc Ðại nhân cho các Thầy. Hãy lắng nghe và khéo tư niệm, 

Ta sẽ giảng:  

- Thưa vâng, bạch Thế Tôn.  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     227 

 

Các Tỷ-kheo ấy vâng đáp Thế Tôn. Thế Tôn nói như 

sau:  

- Này các Tỷ-kheo, thế nào là tám tư niệm của bậc Ðại 

nhân?  

15. Này các Tỷ-kheo, Pháp này để cho người ít dục, 

Pháp này không phải để cho người nhiều dục; Này các Tỷ 

kheo,Pháp này để cho người biết đủ, pháp này không phải để 

cho người không biết đủ; Này các Tỷ kheo, Pháp này để cho 

người sống thanh vắng, pháp này không phải để cho người 

ưa hội chúng; Này các Tỷ kheo, Pháp này để cho người tinh 

cần tinh tấn, pháp này không phải để cho người biếng nhác; 

Này các Tỷ kheo,Pháp này để cho người trú niệm, pháp này 

không phải để cho người thất niệm; Này các Tỷ kheo, Pháp 

này để cho người Thiền định, pháp này không phải để cho 

người không Thiền định; Này các Tỷ kheo, Pháp này để cho 

người có trí tuệ, Pháp này không phải để cho người ác tuệ; 

Này các Tỷ-kheo, Pháp này để cho người không ưa hý luận, 

không thích hý luận, Pháp này không phải để cho người ưa 

hý luận, thích hý luận. 

16. Này các Tỷ-kheo, "Pháp này để cho người ít dục, 

Pháp này không để cho người có dục lớn", như vậy đã được 

nói đến. Do duyên gì được nói như vậy?  

17. Này các Tỷ-kheo, ở đây, Tỷ-kheo ít dục không 

muốn: "Mong người ta biết tôi là ít dục"; biết đủ, không 

muốn: "Mong người ta biết tôi là biết đủ"; sống viễn ly, 

không muốn: "Mong người ta biết tôi sống viễn ly"; tinh cần 

tinh tấn, không muốn: "Mong người ta biết tôi sống tinh cần 

tinh tấn"; trú niệm, không muốn: "Mong người ta biết tôi trú 

niệm"; có định, không muốn: "Mong người ta biết tôi có 

định"; có tuệ, không muốn: "Mong người ta biết tôi là người 

có tuệ "; không thích hý luận, không muốn: "Mong người ta 



228     Chương VIII – Tám Pháp 

 

biết tôi không thích hý luận". Này các Tỷ-kheo, Pháp này để 

cho người ít dục, Pháp này không để cho người có dục lớn", 

đã được nói đến như vậy. Do duyên này được nói như vậy. 

18. Này các Tỷ-kheo, "Pháp này để cho người biết đủ, 

Pháp này không để cho người không biết đủ", như vậy đã 

được nói đến. Do duyên gì được nói như vậy?  

19. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo biết đủ với bất cứ 

vật dụng gì như y áo, đồ ăn khất thực, sàng tọa, dược phẩm 

trị bệnh. Này các Tỷ-kheo, "Pháp này để cho người biết đủ, 

Pháp này không phải để cho người không biết đủ", đã được 

nói đến như vậy. Do duyên này được nói như vậy. 

20, Này các Tỷ-kheo, Pháp này để cho người sống viễn 

ly, "Pháp này không phải để cho người ưa thích hội chúng", 

như vậy đã được nói đến. Do duyên gì được nói như vậy?  

21. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Với Tỷ-kheo sống viễn ly, 

có nhiều người đến thăm như Tỷ-kheo, Tỷ-kheo-Ni, nam cư 

sĩ, nữ cư sĩ, vua chúa, đại thần, các ngoại đạo sư, đệ tử của 

các ngoại đạo sư. Ở đây, Tỷ-kheo với tâm thuận về viễn ly, 

hướng về viễn ly, nhập vào viễn ly, trú vào viễn ly, thích thú 

xuất ly, nói lời hoàn toàn liên hệ đến lánh xa. Này các Tỷ-

kheo, Pháp này để cho người viễn ly, "Pháp này không phải 

để cho người không ưa hội chúng", đã được nói đến như vậy. 

Do duyên này được nói như vậy. 

22. Này các Tỷ-kheo, Pháp này để cho người tinh cần 

tinh tấn, "Pháp này không phải để cho người biếng nhác", 

như vậy đã được nói đến. Do duyên gì được nói như vậy?  

23. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo sống tinh cần tinh 

tấn, đoạn tận các pháp bất thiện, thành tựu các Pháp thiện, nỗ 

lực kiên trì, không từ bỏ gánh nặng đối với các thiện pháp. 

Này các Tỷ-kheo, Pháp này để cho người tinh cần tinh tấn, 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     229 

 

"Pháp này không phải để cho người biếng nhác", đã được nói 

đến như vậy. Do duyên này được nói như vậy. 

24. Này các Tỷ-kheo, Pháp này để cho người trú niệm, 

"Pháp này không phải để cho người thất niệm", như vậy đã 

được nói đến. Do duyên gì được nói như vậy?  

25. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo đầy đủ niệm, 

thành tựu niệm tuệ tối thắng, ức nhớ tùy niệm những điều đã 

làm, nói đã lâu. Này các Tỷ-kheo, "Pháp này để cho người 

trú niệm, Pháp này không phải để cho người thất niệm", đã 

được nói đến như vậy. Do duyên này được nói như vậy. 

26. Này các Tỷ-kheo, Pháp này để cho người thiền định, 

"Pháp này không phải để cho người không thiền định", như 

vậy đã được nói đến. Do duyên gì được nói như vậy?  

27. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo ly dục, ly ác 

pháp ... chứng đạt và an trú Thiền thứ tư. Này các Tỷ-kheo, 

Pháp này để cho người thiền định, "Pháp này không phải để 

cho người không thiền định", đã được nói đến như vậy. Do 

duyên này được nói như vậy. 

28. Này các Tỷ-kheo, Pháp này để cho người có trí tuệ, 

"Pháp này không phải để cho người không trí tuệ", như vậy 

đã được nói đến. Do duyên gì được nói như vậy?  

29. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo có trí tuệ, có trí 

tuệ về sanh diệt, thành tựu Thánh thể nhập (quyết trạch), đưa 

đến chơn chánh đoạn diệt khổ đau. Này các Tỷ-kheo, "Pháp 

này để cho người có trí tuệ, Pháp này không phải để cho 

người không trí tuệ", đã được nói đến như vậy. Do duyên này 

được nói như vậy  

30. Này các Tỷ-kheo, Pháp này để cho người không ưa 

hý luận, không thích hý luận, "Pháp này không phải để cho 



230     Chương VIII – Tám Pháp 

 

người ưa hý luận, thích hý luận", như vậy đã được nói đến. 

Do duyên gì được nói như vậy?  

31. Này các Tỷ-kheo, ở đây, Tỷ-kheo đối với đoạn diệt 

hý luận, tâm được phấn chấn, tịnh tín, an trú, hướng đến. 

Này các Tỷ-kheo, Pháp này để cho người không ưa hý luận, 

không thích hý luận, "Pháp này không phải để cho người ưa 

hý luận, thích hý luận", đã được nói đến như vậy. Do duyên 

này được nói như vậy. 

32. Rồi Tôn giả Anuruddha, mùa mưa an cư đến, đến 

trú ở giữa dân chúng Cetì, tại Pacìnavamsadàya. Rồi Tôn giả 

Anuruddha sống một mình, an tịnh, không phóng dật, nhiệt 

tâm, tinh cần, không bao lâu, do mục đích gì, các Thiện nam 

tử chơn chánh xuất gia, từ bỏ gia đình, sống không gia đình, 

tức là vô thượng cứu cánh Phạm hạnh ngay trong hiện tại, vị 

ấy tự mình với thắng trí, chứng ngộ, chứng nhập và an trú. 

Vị ấy chứng rõ: "Sanh đã tận, Phạm hạnh đã thành, những gì 

nên làm đã làm, không còn trở lui lại trạng thái này nữa" và 

Tôn giả Anuruddha trở thành một vị A-la-hán nữa. Rồi Tôn 

Giả Anuruđha chứng được A-la-hán ngay trong thời gian ấy, 

nói lên những bài kệ này:  

Thế gian vô thượng sư 

Rõ biết tư tưởng ta 

Với thân do ý tạo 

Thần thông đến với ta 

Tùy theo ta nghĩ gì 

Ngài thuyết rõ tất cả 

Phật không ưa hý luận 

Ngài thuyết, không hý luận 

Ngộ pháp, ta hoan hỷ 

Trú trong giáo pháp ngài 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     231 

 

Ba minh đã đạt được  

Giáo pháp Phật làm xong. 

 

 

IV. Phẩm Bố Thí 

(I) (31) Bố Thí (1) 

1. - Này các Tỷ-kheo, có tám bố thí này. Thế nào là tám?  

2. Vì có người đến, nên bố thí; vì sợ hãi, nên bố thí; vì 

nghĩ rằng: "Người ấy đã cho ta, nên bố thí; Vì nghĩ rằng: 

"Người ấy sẽ cho ta, nên bố thí; vì nghĩ rằng: "Bố thí là tốt", 

nên bố thí; vì nghĩ rằng: "Ta nấu, những người này không 

nấu. Thật Ta không xứng đáng là người nấu lại không cho 

người không nấu", nên bố thí; vì nghĩ rằng: "Do ta cho bố thí 

này, nên tiếng tốt được truyền đi", nên bố thí; vì trang 

nghiêm tâm, trang bị tâm, nên bố thí. 

Này các Tỷ-kheo, có tám bố thí này.  

(II) (32) Bố Thí (2) 

Tín, tàm và thiện thí 

Những pháp thiện sĩ cầu 

Ðường này gọi Thiện đạo 

Ðường này đi Thiên giới 

(III) (33) Căn Bản Ðể Bố Thí  

1. - Này các Tỷ-kheo, có tám căn bản để bố thí. Thế 

nào là tám?  

2. Vì lòng dục nên bố thí; vì sân hận nên bố thí; vì ngu 

si nên bố thí; vì sợ hãi nên bố thí; vì nghĩ rằng: "Trước tổ tiên 



232     Chương VIII – Tám Pháp 

 

đã bố thí, trước đã làm. Ta không xứng đáng là người để 

truyền thống này bị bỏ phế" nên bố thí; vì nghĩ rằng: "Sau 

khi cho bố thí này, khi thân hoại mạng chung, sẽ được sanh 

lên thiện thú, Thiên giới, cõi đời này" nên bố thí; vì nghĩ 

rằng: "Khi ta bố thí này, tâm được tịnh tín, do hân hoan, hỷ 

được sanh" nên bố thí; để trang nghiêm tâm, trang bị tâm, 

nên bố thí. 

Này các Tỷ-kheo, có tám căn bản để bố thí này. 

(IV) (34) Thửa Ruộng 

1.- Này các Tỷ-kheo, hột giống được gieo vào thửa 

ruộng thành tựu tám chi phần được xem là không quả lớn, 

không vị ngọt lớn, không phải địa điểm tăng thịnh. Thế nào 

là thành tựu tám chi phần?  

2. Này các Tỷ-kheo, ở đây thửa ruộng lồi lên lõm 

xuống, đầy đá và sạn, đất mặn, không có bề sâu, không có 

chỗ nước chảy ra, không có chỗ nước chảy vào, không có 

nước chảy, không có bờ đê. Như vậy, này các Tỷ-kheo, hột 

giống được gieo vào thửa ruộng thành tựu được tám chi phần 

được xem là không quả lớn, không vị ngọt lớn, không phải 

địa điểm tăng thịnh. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, bố thí giữa 

những Sa-môn, Bà-la-môn thành tựu tám chi phần, không có 

quả lớn, không lợi ích lớn, không có rung cảm lớn. Thế nào 

là thành tựu tám chi phần?  

3. Ở đây, này các Tỷ-kheo, các Sa-môn, các Bà-la-môn 

có tà kiến, tà tư duy, tà ngữ, tà nghiệp, tà mạng, tà tinh tấn, tà 

niệm, tà định. Như vậy, này các Tỷ-kheo, bố thí giữa những 

Sa-môn, Bà-la-môn thành tựu tám chi phần, không có quả 

lớn, không lợi ích lớn, không có rung cảm lớn. 

4. Này các Tỷ-kheo, hột giống được gieo vào thửa 

ruộng thành tựu tám chi phần được xem là có quả lớn, có vị 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     233 

 

ngọt lớn, là địa điểm tăng thịnh. Thế nào là thành tựu tám chi 

phần?  

5. Này các Tỷ-kheo, ở đây thửa ruộng không lồi lên 

lõm xuống, không có đầy đá và sạn, không có đất mặn, có bề 

sâu, có chỗ nước chảy ra, có chỗ nước chảy vào, có nước 

chảy, có bờ đê. Như vậy, này các Tỷ-kheo, hột giống được 

gieo vào thửa ruộng thành tựu tám chi phần được xem là có 

quả lớn, có vị ngọt lớn, là địa điểm tăng thịnh. Cũng vậy, này 

các Tỷ-kheo, bố thí giữa những Sa-môn, Bà-la-môn thành 

tựu tám chi phần, có quả lớn, lợi ích lớn, có rực rỡ lớn, có 

rung cảm lớn. Thế nào là thành tựu tám chi phần?  

6. Ở đây, này các Tỷ-kheo, các Sa-môn, các Bà-la-môn 

có chánh kiến, chánh tư duy, chánh ngữ, chánh nghiệp, 

chánh mạng, chánh tinh tấn, chánh niệm, chánh định. Như 

vậy, này các Tỷ-kheo, bố thí giữa những Sa-môn, Bà-la-môn 

thành tựu tám chi phần, có quả lớn, lợi ích lớn, có rực rỡ lớn, 

có rung cảm lớn. 

Khi ruộng được đầy đủ  

Hột giống gieo đầy đủ 

Khi mưa xuống đầy đủ 

Lúa gặt được đầy đủ 

Tai họa không có mặt 

Tăng trưởng được đầy đủ 

Rộng lớn được đầy đủ 

Kết quả được đầy đủ 

Cũng vậy, sự bố thí 

Giữa những người đủ giới 

Và vật liệu bố thí 

Cũng được sắm đầy đủ 

Ðưa đến sự đầy đủ 

Vì sở hành đầy đủ 



234     Chương VIII – Tám Pháp 

 

Vậy ai muốn đầy đủ  

Phải tự mình đầy đủ 

Phục vụ người đủ tuệ 

Như vậy thành công đủ 

Ðầy đủ trí và đức 

Với tâm được đầy đủ 

Làm nghiệp được đầy đủ 

Lợi ích được đầy đủ 

Như thật biết cuộc đời 

Ðạt được kiến đầy đủ 

Ðường đầy đủ đi đến  

Tiến đến ý đầy đủ  

Vất bỏ mọi cấu uế 

Ðạt Niết-bàn cụ túc 

Giải thoát mọi khổ đau  

Tức đầy đủ vẹn toàn. 

(V) (35) Thọ Sanh Do Bố Thí 

1. - Này các Tỷ-kheo, có tám thọ sanh do bố thí. Thế 

nào là tám?  

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có người bố thí cho Sa-môn 

hay Bà-la-môn với đồ ăn, đồ uống, vải mặc, xe cộ, vòng hoa, 

hương, dầu thoa, đồ nằm, trú xứ, đèn đuốc. Người ấy bố thí 

và mong hưởng quả. Thấy các Sát-đế-lỵ đại phú hay các Bà-

la-môn đại phú, hay các gia chủ đại phú, sung túc, đầy đủ, 

thọ hưởng năm dục trưởng dưỡng, người ấy suy nghĩ như sau: 

"Mong rằng, sau khi thân hoại mạng chung, được sanh cộng 

trú với Sát-đế-lỵ đại phú, hay với Bà-la-môn đại phú, hay với 

gia chủ đại phú ". Người ấy móng tâm như vậy, trú tâm như 

vậy, tu tâm như vậy, tâm người ấy hướng đến hạ liệt, không 

tu tập hướng thượng, sau khi thân hoại mạng chung, được 

sanh cộng trú với Sát-đế-lỵ đại phú, hay với Bà-la-môn đại 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     235 

 

phú, hay với gia chủ đại phú. Ta nói rằng: "Người ấy là 

người giữ giới, không phải là người ác giới". Này các Tỷ-

kheo, người giữ giới thành công, vì tâm hướng đến thanh 

tịnh.  

3-4. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có người bố thí cho Sa-

môn hay Bà-la-môn với đồ ăn, đồ uống, vải mặc, xe cộ, vòng 

hoa, hương, dầu thoa, đồ nằm, trú xứ, đèn đuốc. Người ấy bố 

thí và mong hưởng quả. Nghe rằng: "Bốn Thiên vương thiên 

sống lâu, có dung sắc, được nhiều an lạc", người ấy suy nghĩ 

như sau: "Mong rằng khi thân hoại mạng chung, được sanh 

cộng trú với chư Thiên ở Bốn Thiên vương ... với chư Thiên 

ở cõi trời Ba mươi ba ... với chư Thiên ở cõi Trời Dạ-ma ... 

với chư Thiên ở cõi Trời Ðâu-xuất ... với chư Thiên ở cõi 

Trời Hóa lạc thiên... với chư Thiên ở cõi Trời Tha hóa Tự tại 

thiên ... "Người ấy móng tâm như vậy, trú tâm như vậy, tu 

tâm như vậy, tâm người ấy hướng đến hạ liệt, không tu tập 

hướng thượng, sau khi thân hoại mạng chung, được sanh 

cộng trú với chư Thiên ở cõi Bốn thiên vương ... ở cõi Tha 

hóa Tự tại thiên, hay với Bà-la-môn đại phú, hay với gia chủ 

đại phú. Ta nói rằng: "Người ấy là người giữ giới, không 

phải là người ác giới". Này các Tỷ-kheo, người giữ giới 

thành công, vì tâm hướng đến thanh tịnh. 

5. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có người bố thí cho Sa-môn, 

Bà-la-môn với đồ ăn, đồ uống... Nghe rằng: ": "Chư Thiên ở 

Phạm chúng thiên sống lâu, có dung sắc, được nhiều an lạc", 

người ấy suy nghĩ như sau: "Mong rằng.." ....hay với gia chủ 

đại phú. Ta nói rằng: "Người ấy là người giữ giới, không 

phải là người ác giới, là người ly tham, không phải là người 

có tham". Này các Tỷ-kheo, người giữ giới thành công, vì 

tâm hướng đến thanh tịnh. Này các Tỷ-kheo, người giữ giới 



236     Chương VIII – Tám Pháp 

 

thành công, vì tâm hướng đến ly tham. Này các Tỷ-kheo, tám 

pháp này là tám pháp thọ sanh do bố thí. 

(VI) (36) Phước Nghiệp Sự 

1.- Này các Tỷ-kheo, có ba căn bản làm phước. Thế nào 

là ba?  

2. Căn bản làm phước do bố thí, căn bản làm phước do 

giới đức, căn bản làm phước do tu tập. 

3. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người căn bản làm 

phước do bố thí trên một quy mô nhỏ, căn bản làm phước do 

giới đức trên một quy mô nhỏ, căn bản làm phước do tu tập 

trên một quy mô nhỏ. Người ấy, sau khi thân hoại mạng 

chung, được sanh làm người không may mắn.  

4. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người căn bản làm 

phước do bố thí trên một quy mô vừa, căn bản làm phước do 

giới đức trên một quy mô vừa, không đạt được căn bản làm 

phước do tu tập. Người ấy, sau khi thân hoại mạng chung, 

được sanh làm người có may mắn.  

5. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người căn bản làm 

phước do bố thí trên một quy mô to lớn, căn bản làm phước 

do giới đức trên một quy mô to lớn, nhưng không đạt được 

căn bản làm phước do tu tập. Người ấy, sau khi thân hoại 

mạng chung, được sanh cộng trú với chư Thiên ở Tam thập 

Tam thiên. Tại đây, này các Tỷ-kheo, Thiên chủ Sakka sau 

khi làm thật nhiều căn bản phước nghiệp do bố thí, sau khi 

làm thật nhiều căn bản phước nghiệp do giới đức, vượt qua 

Bốn thiên vương trên mười điểm: tuổi thọ chư Thiên, dung 

sắc chư Thiên, an lạc chư Thiên, danh tiếng chư Thiên, Tăng 

thượng lực chư Thiên, thiên sắc, thiên hương, thiên vị, thiên 

xúc.  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     237 

 

6. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người căn bản làm 

phước do bố thí trên một quy mô to lớn, căn bản làm phước 

do giới đức trên một quy mô to lớn, nhưng không đạt được 

căn bản làm phước do tu tập. Người ấy, sau khi thân hoại 

mạng chung, được sanh cộng trú với chư Thiên ở Tam thập 

Tam thiên. Tại đây, này các Tỷ-kheo, Thiên chủ Sakka sau 

khi làm thật nhiều căn bản phước nghiệp do bố thí, sau khi 

làm thật nhiều căn bản phước nghiệp do giới đức, vượt qua 

chư Thiên ở Tàvatimsa trên mười điểm: tuổi thọ chư Thiên, 

dung sắc chư Thiên, an lạc chư Thiên, danh tiếng chư Thiên, 

Tăng thượng lực chư Thiên, thiên sắc, thiên hương, thiên vị, 

thiên xúc.  

7. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người căn bản làm 

phước do bố thí trên một quy mô to lớn, căn bản làm phước 

do giới đức trên một quy mô to lớn, nhưng không đạt được 

căn bản làm phước do tu tập. Người ấy, sau khi thân hoại 

mạng chung, được sanh cộng trú với chư Thiên ở Yàma thiên. 

Tại đây, này các Tỷ-kheo, Thiên tử Suyàma sau khi làm thật 

nhiều căn bản phước nghiệp do bố thí, sau khi làm thật nhiều 

căn bản phước nghiệp do giới đức, vượt qua chư Thiên ở 

Yàma trên mười điểm: tuổi thọ chư Thiên, ... thiên vị, thiên 

xúc.  

8. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người căn bản làm 

phước do bố thí trên một quy mô to lớn, căn bản làm phước 

do giới đức trên một quy mô to lớn, nhưng không đạt được 

căn bản làm phước do tu tập. Người ấy, sau khi thân hoại 

mạng chung, được sanh cộng trú với chư Thiên ở Tusità 

thiên. Tại đây, này các Tỷ-kheo, Thiên tử Santusità, sau khi 

làm thật nhiều căn bản phước nghiệp do bố thí, sau khi làm 

thật nhiều căn bản phước nghiệp do giới đức, vượt qua chư 

Thiên ở Tusità trên mười điểm: tuổi thọ chư Thiên, ... thiên 

vị, thiên xúc.  



238     Chương VIII – Tám Pháp 

 

9. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người căn bản làm 

phước do bố thí trên một quy mô to lớn, căn bản làm phước 

do giới đức trên một quy mô to lớn, nhưng không đạt được 

căn bản làm phước do tu tập. Người ấy, sau khi thân hoại 

mạng chung, được sanh cộng trú với chư Thiên ở Hóa lạc 

thiên. Tại đây, này các Tỷ-kheo, Thiên tử Sunimmita, sau khi 

làm thật nhiều căn bản phước nghiệp do bố thí, sau khi làm 

thật nhiều căn bản phước nghiệp do giới đức, vượt qua chư 

Thiên ở Hóa lạc thiên trên mười điểm: tuổi thọ chư Thiên, ... 

thiên vị, thiên xúc.  

10. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người căn bản làm 

phước do bố thí trên một quy mô to lớn, căn bản làm phước 

do giới đức trên một quy mô to lớn, nhưng không đạt được 

căn bản làm phước do tu tập. Người ấy, sau khi thân hoại 

mạng chung, được sanh cộng trú với chư Thiên ở Tha hóa tự 

tại thiên. Tại đây, này các Tỷ-kheo, Thiên tử Vasavattì, sau 

khi làm thật nhiều căn bản phước nghiệp do bố thí, sau khi 

làm thật nhiều căn bản phước nghiệp do giới đức, vượt qua 

chư Thiên ở Tha hóa Tự tại thiên trên mười điểm: tuổi thọ 

chư Thiên, ... thiên vị, thiên xúc.  

Này các Tỷ-kheo, có ba căn bản phước nghiệp này. 

(VII) (37) Người Chân Nhân (1) 

1. - Này các Tỷ-kheo, có tám bố thí này của bậc chân 

nhân. Thế nào là tám?  

2. Cho vật trong sạch; cho vật thù diệu; cho đúng thời; 

cho vật thích ứng; cho với sự cẩn thận; cho luôn luôn; tâm 

cho được tịnh tín; sau khi cho được hoan hỷ.  

Này các Tỷ-kheo, có tám bố thí này của bậc chân nhân:  

Trong sạch và thù diệu 

Ðúng thời và thích ứng 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     239 

 

Ðồ uống và đồ ăn 

Luôn luôn làm bố thí 

Trong các ruộng tốt lành  

Sống theo đời Phạm hạnh  

Không có gì hối tiếc 

Bố thí nhiều tài vật 

Những bố thí như vậy 

Ðược bậc trí tán thán  

Bậc Trí thí như vậy 

Với tâm tín, giải thoát 

Không hại, tâm an lạc  

Bậc trí sanh ở đời.  

(VIII) (38) Người Chân Nhân (2) 

1. - Này các Tỷ-kheo, bậc chân nhân sinh ra trong gia 

đình nào, đem lại lợi ích, hạnh phúc, an lạc cho nhiều người; 

đem lại lợi ích, hạnh phúc, an lạc cho cha mẹ; đem lại lợi ích, 

hạnh phúc, an lạc cho vợ con; đem lại lợi ích, hạnh phúc, an 

lạc cho người phục vụ, người làm công; đem lại lợi ích, hạnh 

phúc, an lạc cho bạn bè thân hữu; đem lại lợi ích, hạnh phúc, 

an lạc cho các hương linh đã mất; đem lại lợi ích, hạnh phúc, 

an lạc cho vua chúa; đem lại lợi ích, hạnh phúc, an lạc cho 

chư Thiên; đem lại lợi ích, hạnh phúc, an lạc cho Sa-môn, 

Bà-la-môn. 

2. Ví như, này các Tỷ-kheo, một cơn mưa lớn làm cho 

các loại mùa màng đều thành tựu đầy đủ, đem lại lợi ích, 

hạnh phúc, an lạc cho nhiều người. Cũng vậy, này các Tỷ-

kheo, bậc Chân nhân sinh ra trong gia đình nào, đem lại lợi 

ích, hạnh phúc, an lạc cho nhiều người; đem lại lợi ích, hạnh 

phúc, an lạc cho cha mẹ; đem lại lợi ích, hạnh phúc, an lạc 

cho vợ con; đem lại lợi ích, hạnh phúc, an lạc cho người 

phục vụ, người làm công; đem lại lợi ích, hạnh phúc, an lạc 



240     Chương VIII – Tám Pháp 

 

cho bạn bè thân hữu; đem lại lợi ích, hạnh phúc, an lạc cho 

các hương linh đã mất; đem lại lợi ích, hạnh phúc, an lạc cho 

vua chúa; đem lại lợi ích, hạnh phúc, an lạc cho chư Thiên; 

đem lại lợi ích, hạnh phúc, an lạc cho Sa-môn, Bà-la-môn. 

Vì lợi ích nhiều người 

Bậc trí sống gia đình 

Không mệt mỏi ngày đêm 

Cúng dường thật đúng pháp  

Mẹ cha và tổ tiên 

Nhớ ngày trước đã làm 

Ðối xuất gia, không nhà 

Kính lễ bậc Phạm hạnh 

Tin vững trú, cúng dường 

Biến pháp, khéo xử sự 

Là người đem lợi ích 

Cho vua, cho chư Thiên  

Là người đem lợi ích 

Cho bà con, bè bạn 

Là người đem lợi ích 

Cho tất cả mọi người  

Khéo an trú diệu pháp  

Nhiếp xan tham cấu uế 

Hưởng cuộc đời hạnh phúc.  

(IX) (39) Nguồn Nước Công Ðức 

1.- Này các Tỷ-kheo, có tám nguồn nước công đức này, 

là nguồn nước thiện, món ăn cho an lạc làm nhơn sanh Thiên, 

quả dị thục an lạc, đưa đến cõi trời, dẫn đến khả ái, khả hỷ, 

khả ý, hạnh phúc, an lạc. Thế nào là tám?  

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử quy y Phật. 

Này các Tỷ-kheo, đây là nguồn nước công đức thứ nhất, là 

nguồn nước thiện ... hạnh phúc, an lạc. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     241 

 

3. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử quy y Pháp. 

Này các Tỷ-kheo, đây là nguồn nước công đức thứ hai, là 

nguồn nước thiện ... hạnh phúc, an lạc. 

4. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử quy y Tăng. 

Này các Tỷ-kheo, đây là nguồn nước công đức thứ ba, là 

nguồn nước thiện ... hạnh phúc, an lạc. 

5. Này các Tỷ-kheo, có năm bố thí này, là đại bố thí, 

được biết là tối sơ, được biết là lâu ngày, được biết là truyền 

thống cổ xưa, trước không tạp loạn, hiện tại không tạp loạn, 

tương lai không tạp loạn, không bị những Sa-môn, những 

Bà-la-môn có trí khinh thường. Thế nào là năm?  

6. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử đoạn tận sát 

sanh, từ bỏ sát sanh. Này các Tỷ-kheo, vị Thánh đệ tử từ bỏ 

sát sanh, đem cho không sợ hãi cho vô lượng chúng sanh, 

đem cho không hận thù cho vô lượng chúng sanh, đem cho 

không hại cho vô lượng chúng sanh; sau khi cho vô lượng 

chúng sanh, không sợ hãi, không hận thù, không hại, vị ấy sẽ 

được san sẻ vô lượng không sợ hãi, không hận thù, không hại. 

Này các Tỷ-kheo, đây là bố thí thứ nhất, là đại bố thí, được 

biết là tối sơ, được biết là lâu ngày ... không bị những Sa-

môn, những Bà-la-môn có trí khinh thường. Này các Tỷ-

kheo, đây là nguồn nước công đức thứ tư, là nguồn nước 

thiện ... dẫn đến khả ái, khả hỷ, khả ý, hạnh phúc, an lạc. 

7. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử đoạn tận lấy 

của không cho, từ bỏ lấy của không cho ... Này các Tỷ-kheo, 

đây là bố thí thứ hai, là đại bố thí, ... Này các Tỷ-kheo, đây là 

nguồn nước công đức thứ năm, là nguồn nước thiện ... dẫn 

đến khả ái, khả hỷ, khả ý, hạnh phúc, an lạc. 

Lại nữa, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử đoạn tận tà hạnh 

trong các dục, từ bỏ tà hạnh trong các dục ... Này các Tỷ-



242     Chương VIII – Tám Pháp 

 

kheo, đây là bố thí thứ ba, là đại bố thí, ... Này các Tỷ-kheo, 

đây là nguồn nước công đức thứ sáu, là nguồn nước thiện ... 

dẫn đến khả ái, khả hỷ, khả ý, hạnh phúc, an lạc. 

Lại nữa, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử đoạn tận nói láo, 

từ bỏ nói láo ... Này các Tỷ-kheo, đây là bố thí thứ tư, là đại 

bố thí, ... Này các Tỷ-kheo, đây là nguồn nước công đức thứ 

bảy, là nguồn nước thiện ... dẫn đến khả ái, khả hỷ, khả ý, 

hạnh phúc, an lạc. 

Lại nữa, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử đoạn tận đắm 

say rượu men, rượu nấu, từ bỏ đắm say rượu men, rượu nấu. 

Này các Tỷ-kheo, vị Thánh Ðệ Tử đoạn tận đắm say rượu 

men, rượu nấu, từ bỏ đắm say rượu men rượu nấu, đem cho 

không sợ hãi cho vô lượng chúng sanh, đem cho không hận 

thù cho vô lượng chúng sanh, đem cho không hại cho vô 

lượng chúng sanh; sau khi cho vô lượng chúng sanh, không 

sợ hãi, không hận thù, không hại, vị ấy được san sẻ vô lượng 

không sợ hãi, không hận thù, không hại. Này các Tỷ-kheo, 

đây là bố thí thứ năm, là đại bố thí, được biết là tối sơ, được 

biết là lâu ngày ... không bị những Sa-môn, những Bà-la-môn 

có trí khinh thường. Này các Tỷ-kheo, đây là nguồn nước 

công đức thứ tám, là nguồn nước thiện ... dẫn đến khả ái, khả 

hỷ, khả ý, hạnh phúc, an lạc. 

Này các Tỷ-kheo, có tám nguồn nước công đức này, là 

nguồn nước thiện, món ăn cho an lạc làm nhơn sanh Thiên, 

quả dị thục an lạc, đưa đến cõi trời, dẫn đến khả ái, khả hỷ, 

khả ý, hạnh phúc, an lạc.  

(X) (40) Rất Là Nhẹ 

1.- Này các Tỷ-kheo, sát sanh được thực hiện, được tu 

tập, được làm cho sung mãn, đưa đến địa ngục, đưa đến loại 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     243 

 

bàng sanh, đưa đến cõi ngạ quỷ. Quả dị thục hết sức nhẹ của 

sát sanh là được làm người với tuổi thọ ngắn.  

2. Này các Tỷ-kheo, lấy của không cho được thực hiện, 

được tu tập, được làm cho sung mãn, đưa đến địa ngục, đưa 

đến loại bàng sanh, đưa đến cõi ngạ quỷ. Quả dị thục hết sức 

nhẹ của lấy của không cho là được làm người với sự tổn hại 

tài sản. 

3. Này các Tỷ-kheo, tà hạnh trong các dục được thực 

hiện, được tu tập, được làm cho sung mãn, đưa đến địa ngục, 

đưa đến loại bàng sanh, đưa đến cõi ngạ quỷ. Quả dị thục hết 

sức nhẹ của tà hạnh trong các dục là được làm người với sự 

oán thù của kẻ địch.  

4. Này các Tỷ-kheo, nói láo được thực hiện, được tu tập, 

được làm cho sung mãn, đưa đến địa ngục, đưa đến loại bàng 

sanh, đưa đến cõi ngạ quỷ. Quả dị thục hết sức nhẹ của nói láo 

là được làm người bị vu cáo không đúng sự thật.  

5. Này các Tỷ-kheo, nói hai lưỡi được thực hiện, được 

tu tập, được làm cho sung mãn, đưa đến địa ngục, đưa đến 

loại bàng sanh, đưa đến cõi ngạ quỷ. Quả dị thục hết sức nhẹ 

của nói hai lưỡi là được làm người với bạn bè bị đổ vỡ. 

6. Này các Tỷ-kheo, nói ác khẩu được thực hiện, được 

tu tập, được làm cho sung mãn, đưa đến địa ngục, đưa đến 

loại bàng sanh, đưa đến cõi ngạ quỷ. Quả dị thục hết sức nhẹ 

của nói ác khẩu là được làm người và được nghe những tiếng 

không khả ý.  

7. Này các Tỷ-kheo, nói lời phù phiếm được thực hiện, 

được tu tập, được làm cho sung mãn, đưa đến địa ngục, đưa 

đến loại bàng sanh, đưa đến cõi ngạ quỷ. Quả dị thục hết sức 

nhẹ của nói lời phù phiếm là được làm người và được nghe 

những lời khó chấp nhận. 



244     Chương VIII – Tám Pháp 

 

8. Này các Tỷ-kheo, uống men rượu, rượu nấu, được 

thực hiện, được tu tập, được làm cho sung mãn, đưa đến địa 

ngục, đưa đến loại bàng sanh, đưa đến cõi ngạ quỷ. Quả dị 

thục hết sức nhẹ của uống rượu mem, rượu nấu là được làm 

người với tâm điên loạn. 

  

 

V. Phẩm Ngày Trai Giới 

(I) (41) Các Trai Giới 

1. Như vầy tôi nghe:  

Một thời, Thế Tôn trú ở Sàvavatthì tại Jetanava, khu 

vườn ông Anàthapindika, ở đấy Thế Tôn gọi các Tỷ-kheo: 

"Này các Tỷ-kheo", - "Bạch Thế Tôn". 

Các Tỷ-kheo ấy vâng đáp Thế Tôn. Thế Tôn nói như 

sau:  

2. - Này các Tỷ-kheo, ngày trai giới thành tựu tám chi 

phần, được thực hành thời có được quả lớn, có lợi ích lớn, có 

rực rỡ lớn; có biến mãn lớn. Như thế nào, này các Tỷ-kheo, 

là ngày trai giới thành tựu tám chi phần, được thực hành thời 

có được quả lớn, có lợi ích lớn, có rực rỡ lớn; có biến mãn 

lớn?  

3. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử suy nghĩ như 

sau: "Cho đến trọn đời, các vị A-la-hán đoạn tận sát sanh, từ 

bỏ sát sanh, bỏ trượng, bỏ kiếm, biết tàm úy, có lòng từ, sống 

thương xót đến hạnh phúc tất cả chúng sanh và loài hữu tình. 

Hôm nay, đêm này và ngày nay, ta cũng đoạn tận sát sanh, từ 

bỏ sát sanh, bỏ trượng, bỏ kiếm, biết tàm úy, có lòng từ, sống 

thương xót đến hạnh phúc tất cả chúng sanh và loài hữu tình. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     245 

 

Với chi phần này, Ta theo gương vị A-la-hán, ta sẽ thực hành 

trai giới ". Ðây là chi phần thứ nhất được thành tựu.  

4. "Cho đến trọn đời, các vị A-la-hán đoạn tận lấy của 

không cho, chỉ lấy những vật đã cho, chỉ mong những vật đã 

cho, tự sống thanh tịnh, không có trộm cướp. Hôm nay, đêm 

này và ngày nay, ta cũng đoạn tận lấy của không cho, chỉ lấy 

những vật đã cho, chỉ mong những vật đã cho, tự sống thanh 

tịnh, không có trộm cướp. Với chi phần này, Ta theo gương 

vị A-la-hán, ta sẽ thực hành ngày trai giới ". Ðây là chi phần 

thứ hai được thành tựu.  

5. "Cho đến trọn đời, các vị A-la-hán đoạn tận phi 

Phạm hạnh, hành Phạm hạnh, sống xa lánh, từ bỏ dâm dục 

hèn hạ. Hôm nay, đêm này và ngày nay, ta cũng đoạn tận phi 

Phạm hạnh, hành Phạm hạnh, sống xa lánh, từ bỏ dâm dục 

hèn hạ. Với chi phần này, Ta theo gương vị A-la-hán, ta sẽ 

thực hành ngày trai giới ". Ðây là chi phần thứ ba được thành 

tựu.  

6. "Cho đến trọn đời, các vị A-la-hán đoạn tận nói láo, 

từ bỏ nói láo, nói những lời chân thật, y chỉ sự thật, chắc 

chắn, đáng tin cậy, không lường gạt đời. Hôm nay, đêm này 

và ngày nay, ta cũng đoạn tận nói láo, từ bỏ nói láo, nói 

những lời chân thật, y chỉ sự thật, chắc chắn, đáng tin cậy, 

không lường gạt đời. Với chi phần này, Ta theo gương vị A-

la-hán, ta sẽ thực hành ngày trai giới ". Ðây là chi phần thứ 

tư được thành tựu.  

7. "Cho đến trọn đời, các vị A-la-hán đoạn tận đắm say  

rượu men, rượu nấu, từ bỏ đắm say rượu men, rượu nấu. 

Hôm nay, đêm này và ngày nay, ta cũng đoạn tận đắm say 

men rượu men, rượu nấu, từ bỏ đắm say rượu men, rượu nấu. 

Với chi phần này, Ta theo gương vị A-la-hán, ta sẽ thực hành 

ngày trai giới ". Ðây là chi phần thứ năm được thành tựu.  



246     Chương VIII – Tám Pháp 

 

8. "Cho đến trọn đời, các vị A-la-hán dùng mỗi ngày 

một bữa, không ăn ban đêm, từ bỏ không ăn ban đêm, từ bỏ 

ăn phi thời. Hôm nay, đêm này và ngày nay, ta cũng dùng 

mỗi ngày một bữa, không ăn ban đêm, từ bỏ không ăn ban 

đêm, từ bỏ ăn phi thời. Với chi phần này, Ta theo gương vị 

A-la-hán, ta sẽ thực hành ngày trai giới ". Ðây là chi phần 

thứ sáu được thành tựu.  

9. "Cho đến trọn đời, các vị A-la-hán từ bỏ không đi 

xem múa, hát, nhạc, diễn kịch, không trang sức bằng vòng 

hoa, hương liệu, dầu thoa và các thời trang. Hôm nay, đêm 

này và ngày nay, ta cũng từ bỏ không đi xem múa, hát, nhạc 

diễn kịch, không trang sức bằng vòng hoa, hương liệu, dầu 

thoa và các thời trang. Với chi phần này, Ta theo gương vị 

A-la-hán, ta sẽ thực hành ngày trai giới ". Ðây là chi phần 

thứ bảy được thành tựu.  

10. "Cho đến trọn đời, các vị A-la-hán đoạn tận, không 

dùng các giường cao, giường lớn, từ bỏ không dùng các 

giường cao, giường lớn. Hôm nay, đêm này và ngày nay, ta 

cũng đoạn tận, không dùng các giường cao, giường lớn, từ 

bỏ không dùng các giường cao, giường lớn. Với chi phần này, 

Ta theo gương vị A-la-hán, ta sẽ thực hành ngày trai giới ". 

Ðây là chi phần thứ tám được thành tựu.  

Này các Tỷ-kheo, ngày trai giới thành tựu tám chi phần 

được thực hành như vậy, thời có được quả lớn, có lợi ích lớn, 

có rực rỡ lớn, có biến mãn lớn. 

(II) (42) Ngày Trai Giới 

1. - Này các Tỷ-kheo, ngày trai giới thành tựu tám chi 

phần, được thực hành thời có được quả lớn, có lợi ích lớn, có 

rực rỡ lớn; có biến mãn lớn. Như thế nào, này các Tỷ-kheo, 

là ngày trai giới thành tựu tám chi phần, được thực hành thời 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     247 

 

có được quả lớn, có lợi ích lớn, có rực rỡ lớn; có biến mãn 

lớn?  

2-3. ... (giống như kinh 41 trên, từ đoạn số 22 đến 10) ... 

(Ðây là chi phần thứ tám được thành tựu )  

- Này các Tỷ-kheo, ngày trai giới thành tựu tám chi 

phần, được thực hành thời có được quả lớn, có lợi ích lớn, có 

rực rỡ lớn; có biến mãn lớn. Ðến như thế nào là quả lớn? 

Ðến như thế nào là lợi ích lớn? Ðến như thế nào là rực rỡ lớn? 

Ðến như thế nào là biến mãn lớn?  

4. Ví như, này các Tỷ-kheo, có người áp đặt chủ quyền 

cai trị trên mười sáu quốc độ lớn này tràn đầy bảy báu, như 

Anga, Magadha, Kàsìkosala, Vajjì, Cetì, Vamsà, Kurù, 

Pancàlà, Macchà, Sùrasenà, Asska, Avantì, Gandhàrà, 

Kambojà. Nhưng chủ quyền ấy không bằng một phần mười 

sáu của một ngày trai giới thành tựu tám chi phần. Vì cớ sao? 

Nhỏ nhoi, này các Tỷ-kheo, là quyền của loài người, so sánh 

với hạnh phúc chư Thiên.  

5. Năm mươi năm của một đời người, này các Tỷ-kheo, 

bằng một đêm một ngày của chư Thiên Bốn thiên vương. Ba 

mươi đêm của đêm ấy làm thành một tháng, mười hai tháng 

của tháng ấy làm thành một năm. Năm mươi năm chư Thiên 

của năm ấy làm thành thọ mạng của chư Thiên Bốn thiên 

vương. Sự kiện này có xảy ra, này các Tỷ-kheo: "Ở đây, có 

người đàn bà hay đàn ông, sau khi thực hành trai giới thành 

tựu tám chi phần, sau khi thân hoại mạng chung, được sanh 

cộng trú với chư Thiên Bốn thiên vương". Do vậy, Ta nói: 

"Nhỏ nhoi thay, này các Tỷ-kheo, là quyền của loài người, so 

sánh với hạnh phúc chư Thiên ".  

6. Một trăm năm của một đời người, này các Tỷ-kheo, 

bằng một đêm một ngày của chư Thiên cõi trời Ba mươi ba. 



248     Chương VIII – Tám Pháp 

 

Ba mươi đêm của đêm ấy làm thành một tháng, mười hai 

tháng của tháng ấy làm thành một năm. Một ngàn năm chư 

Thiên của năm ấy làm thành thọ mạng của chư Thiên cõi trời 

Ba mươi ba. Sự kiện này có xảy ra, này các Tỷ-kheo: "Ở đây, 

có người đàn bà hay đàn ông, sau khi thực hành ngày trai 

giới thành tựu tám chi phần, sau khi thân hoại mạng chung, 

được sanh cộng trú với chư Thiên cõi trời Ba mươi ba". Do 

vậy, Ta nói: "Nhỏ nhoi thay, này các Tỷ-kheo, là quyền của 

loài người, so sánh với hạnh phúc chư Thiên ".  

7. Hai trăm năm của một đời người, này các Tỷ-kheo, 

bằng một đêm một ngày của chư Thiên cõi trời Yàma. Ba 

mươi đêm của đêm ấy làm thành một tháng, mười hai tháng 

của tháng ấy làm thành một năm. Hai ngàn năm chư Thiên 

của năm ấy làm thành thọ mạng của chư Thiên cõi trời Yàma. 

Sự kiện này có xảy ra, này các Tỷ-kheo: "Ở đây, có người 

đàn bà hay đàn ông, sau khi thực hành ngày trai giới thành 

tựu tám chi phần, sau khi thân hoại mạng chung, được sanh 

cộng trú với chư Thiên cõi trời Yàma". Do vậy, Ta nói: "Nhỏ 

nhoi thay, này các Tỷ-kheo, là quyền của loài người, so sánh 

với hạnh phúc chư Thiên".  

Bốn trăm năm của một đời người, này các Tỷ-kheo, 

bằng một đêm một ngày của chư Thiên cõi trời Tusità (Ðâu-

Xuất). Ba mươi đêm của đêm ấy làm thành một tháng, mười 

hai tháng của tháng ấy làm thành một năm. Bốn ngàn năm 

chư Thiên của năm ấy làm thành thọ mạng của chư Thiên cõi 

trời Tusità. Sự kiện này có xảy ra, này các Tỷ-kheo: "Ở đây, 

có người đàn bà hay đàn ông, sau khi thực hành ngày trai 

giới thành tựu tám chi phần, sau khi thân hoại mạng chung, 

được sanh cộng trú với chư Thiên cõi trời Tusità". Do vậy, 

Ta nói: "Nhỏ nhoi thay, này các Tỷ-kheo, là quyền của loài 

người, so sánh với hạnh phúc chư Thiên ".  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     249 

 

Tám trăm năm của một đời người, này các Tỷ-kheo, 

bằng một đêm một ngày của chư Thiên cõi trời Hóa lạc. Tám 

ngàn năm chư Thiên của năm ấy làm thành thọ mạng của chư 

Thiên cõi trời Hóa lạc. Sự kiện này có xảy ra, ... với hạnh 

phúc chư Thiên ".  

Mười sáu trăm năm của một đời người, này các Tỷ-

kheo, bằng một đêm một ngày của chư Thiên cõi trời Tha 

hóa Tự tại. Ba mươi đêm của đêm ấy làm thành một tháng, 

mười hai tháng của tháng ấy làm thành một năm. Mười sáu 

ngàn năm chư Thiên của năm ấy làm thành thọ mạng của chư 

Thiên cõi trời Tha hóa Tự tại. Sự kiện này có xảy ra, này các 

Tỷ-kheo: "Ở đây, có người đàn bà hay đàn ông, sau khi thực 

hành ngày trai giới thành tựu tám chi phần, sau khi thân hoại 

mạng chung, được sanh cộng trú với chư Thiên cõi trời Tha 

hóa Tự tại. Do vậy, Ta nói: "Nhỏ nhoi thay, này các Tỷ-kheo, 

là quyền của loài người, so sánh với hạnh phúc chư Thiên ".  

Chớ giết hại loại sanh 

Chớ lấy của không cho 

Chớ nói lời nói láo 

Chớ uống thứ rượu say 

Từ bỏ phi Phạm hạnh  

Từ bỏ không dâm dục 

Không ăn vào ban đêm  

Tránh không ăn phi thời 

Không mang các vòng hoa 

Không dùng các hương liệu 

Hãy nằm trên tấm thảm 

Trải dài đất làm giường 

Chính hạnh trai giới này 

Ðược gọi có tám phần 

Do đức Phật nói lên 



250     Chương VIII – Tám Pháp 

 

Ðưa đến đoạn tận khổ 

Mặt trăng và mặt trời 

Cả hai thấy lành tốt 

Chỗ nào chúng đi tới,  

Chúng chói sáng hào quang 

Chúng làm mây sáng chói 

Giữa hư không chúng đi 

Trên trời chúng chói sáng 

Sáng rực mọi phương hướng 

Trong khoảng không gian ấy 

Tài sản được tìm thấy 

Trân châu và ngọc báu 

Lưu ly đá cầu may 

Vàng cục trong lòng đất 

Hay loại Kancana 

Cùng loại vàng sáng chói 

Ðược gọi Hataka 

Tuy vậy chúng giá trị 

Chỉ một phần mười sáu 

Với hạnh giữ trai giới 

Ðầy đủ cả tám mặt 

Kể cả ánh sáng trăng 

Với cả vòm trời sao 

Vậy người nữ, người nam 

Giữ gìn theo tịnh giới 

Hành Bồ-tát trai giới 

Ðầy đủ cả tám mặt 

Làm các thiện công đức 

Ðem lại nhiều an lạc  

Ðược sanh lên cõi trời 

Không bị người cười chê.  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     251 

 

(III) (43) Visàkhà 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Sàvavatthì, tại Ðông Viên, 

lâu đài mẹ của Migàrà. Rồi Visàkhà, mẹ của Migàrà đi đến 

Thế Tôn; sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một 

bên. Thế Tôn nói với Visàkhà, mẹ của Migàrà đang ngồi một 

bên:  

2. - Này Visàkhà, ngày trai giới đầy đủ tám chi phần 

được thực hành, thời có được quả lớn, có lợi ích lớn, có rực 

rỡ lớn, có biến mãn lớn ... (giống như kinh 42 với cả bài kệ, 

với những thay đổi cần thiết ).  

(IV) (44) Vàsettha 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Vesàli, tại Mahàvana, ngôi 

nhà có nóc nhọn, rồi nam cư sĩ Vàsettha đi đến Thế Tôn; sau 

khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. Thế Tôn 
nói với nam cư sĩ đang ngồi một bên: ... (Ðức Phật nói lại 

như kinh 4,2 kể cả bài kệ, với những thay đổi cần thiết) ...  

2. Khi được nói như vậy, nam cư sĩ Vàsettha bạch Thế 

Tôn:  

- Bạch Thế Tôn, nếu người bà con huyết thống thân 

mến của con thực hành ngày trai giới, với đầy đủ tám chi 

phần này, như vậy, các bà con huyết thống thân mến của con 

được hạnh phúc an lạc lâu dài. Bạch Thế Tôn, nếu tất cả các 

Sát-đế-lỵ thực hành ngày trai giới, với đầy đủ tám chi phần, 

tất cả các được hạnh phúc an lạc lâu dài. Bạch Thế Tôn, nếu 

tất cả Bà-la-môn ... các Phệ-Xá ... các Thủ-đà thực hành ngày 

trai giới với đầy đủ tám chi phần, tất cả các Thủ-đà được 

hạnh phúc an lạc lâu dài.  

3. - Như vậy là phải, này Vàsettha! Này Vàsettha, nếu 

tất cả các Sát-đế-lỵ thực hành ngày trai giới, với đầy đủ tám 



252     Chương VIII – Tám Pháp 

 

chi phần, tất cả các Sát Ðế Lỵ được hạnh phúc an lạc lâu dài. 

Này Vàsettha, nếu tất cả Bà-la-môn ... các Phệ-Xá ... các 

Thủ-đà thực hành ngày trai giới với đầy đủ tám chi phần, tất 

cả các Thủ-đà sẽ được hạnh phúc an lạc lâu dài. Này 

Vàsettha, nếu thế giới chư Thiên, với các ác ma, các Phạm 

thiên, hay quần chúng Sa-môn, Bà-la-môn thực hành ngày 

trai giới, với đầy đủ tám chi phần, như vậy, thế giới chư 

Thiên, các ác ma, các Phạm thiên, hay quần chúng Sa-môn, 

Bà-la-môn, sẽ được hạnh phúc an lạc lâu dài. Này Vàsettha, 

nếu các cây sàlà lớn này có thể thực hành ngày trai giới với 

đầy đủ tám chi phần, sẽ được hạnh phúc an lạc lâu dài, nếu 

chúng có tư duy, nói gì đến loài người. 

(V) (45) Bojjhà 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Sàvavatthì, tại Jetanava, khu 

vườn ông Anàthapindika. Rồi nữ cư sĩ Bojjhà đi đến Thế 

Tôn; sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. 

Thế Tôn nói với cư sĩ Bojjhà đang ngồi xuống một bên:  

2. ... (Thế Tôn nói lại kinh 42, kể cả bài kệ, với những 

thay đổi cần thiết) ...  

(VI) (46) Tôn Gỉả Anuruddha 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Kosambi, tại khu vườn 

Ghosita. Lúc bấy giờ Tôn giả Anuruddha, đang đi nghỉ ban 

ngày, ngồi Thiền tịnh. Rồi rất nhiều Thiên nữ với thân khả ái 

đi đến Tôn giả Anuruddha, sau khi đến, đảnh lễ Tôn giả 

Anuruddha rồi đứng một bên. Ðứng một bên, các Thiên nữ 

ấy thưa với Tôn giả:  

- Chúng tôi là những thiên nữ với thân khả ái. Trên ba 

địa hạt, chúng tôi có quyền lực và có tự tại! Thưa Tôn giả, 

chúng tôi muốn có hình sắc như thế nào, chúng tôi liền được 

hình sắc ấy ngay lập tức. Chúng tôi muốn được tiếng như thế 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     253 

 

nào, chúng tôi liền được tiếng như thế ấy ngay lập tức. 

Chúng tôi muốn được lạc thọ như thế nào, chúng tôi liền 

được lạc ấy ngay lập tức. Thưa Tôn giả Anurudha, chúng tôi 

là những thiên nữ với thân khả ái. Trên ba địa hạt, chúng tôi 

có quyền lực và có tự tại.  

2. Rồi Tôn giả Anuruddha suy nghĩ: "Mong rằng các 

Thiên nữ này tất cả trở thành xanh, dung sắc xanh, y áo xanh, 

trang điểm xanh". Rồi các Thiên nữ ấy, biết được tâm của 

Tôn giả Anuruddha, tất cả đều trở thành xanh, dung sắc xanh, 

y áo xanh, trang điểm xanh. Rồi Tôn giả Anuruddha suy nghĩ 

như sau: "Mong rằng các Thiên nữ này tất cả trở thành 

vàng ... tất cả trở thành đỏ ... tất cả trở thành trắng, dung sắc 

trắng, y áo trắng, trang sức trắng. Rồi các Thiên nữ ấy, biết 

được tâm của Tôn giả Anuruddha, tất cả đều trở thành trắng, 

dung sắc trắng, y áo trắng, trang sức trắng. Rồi các Thiên nữ 

ấy, một người hát, một người múa, một người vỗ tay. Ví như 

năm loại nhạc khí, khéo hòa điệu, khéo chơi, khéo đánh bởi 

người thiện xảo, thời tiếng phát ra được đáng ưa, khả lạc, khả 

dục, khả ái, mê ly. Cũng vậy, là nhạc của các Thiên nữ khéo 

trang điểm ấy, tiếng phát ra được đáng ưa, khả lạc, khả dục, 

khả ái, mê ly. Nhưng Tôn giả Anuruddha giữ các căn nhiếp 

phục. Các Thiên nữ ấy nghĩ rằng: "Tôn giả Anuruddha không 

có thưởng thức", liền biến mất tại chỗ.  

3. Rồi Tôn giả Anuruddha, vào buổi chiều, từ Thiền 

định đứng dậy đi đến Thế Tôn; sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn 

rồi ngồi xuống một bên. Ngồi xuống một bên, Tôn giả 

Anuruddha bạch Thế Tôn:  

- Bạch Thế Tôn, ở đây, con đang đi nghỉ ban ngày, ngồi 

Thiền tịnh. Rồi rất nhiều Thiên nữ với thân khả ái đi đến con, 

sau khi đến, đảnh lễ con rồi đứng một bên. Ðứng một bên, 

các Thiên nữ ấy thưa với con:  



254     Chương VIII – Tám Pháp 

 

- Chúng tôi là những thiên nữ với thân khả ái. Trên ba 

địa hạt, chúng tôi có quyền lực và có tự tại! Thưa Tôn giả, 

chúng tôi muốn có hình sắc như thế nào, chúng tôi liền được 

hình sắc ấy ngay lập tức. Chúng tôi muốn có tiếng như thế 

nào, chúng tôi liền được tiếng như thế ấy ngay lập tức. 

Chúng tôi muốn được lạc thọ như thế nào, chúng tôi liền 

được lạc thọ ấy ngay lập tức. Thưa Tôn giả, Anurudha chúng 

tôi là những thiên nữ với thân hình khả ái. Trên ba địa hạt, 

chúng tôi có quyền lực và có tự tại.  

2. Bạch Thế Tôn. Con suy nghĩ như sau: "Mong rằng 

các Thiên nữ này tất cả trở thành xanh, dung sắc xanh, y áo 

xanh, trang điểm xanh". Rồi các Thiên nữ ấy, biết được tâm 

của con, tất cả đều trở thành xanh, dung sắc xanh, y áo xanh, 

trang điểm xanh. Rồi bạch Thế Tôn, con suy nghĩ như sau: 

"Mong rằng các Thiên nữ này tất cả trở thành vàng ... tất cả 

trở thành đỏ ... tất cả trở thành trắng, dung sắc trắng, y áo 

trắng, trang sức trắng. Rồi bạch Thế Tôn, các Thiên nữ ấy, 

biết được tâm của con, tất cả đều trở thành trắng, dung sắc 

trắng, y áo trắng, trang sức trắng. Rồi bạch Thế Tôn, các 

Thiên nữ ấy, một người hát, một người múa, một người vỗ 

tay. Ví như năm loại nhạc khí, khéo hòa điệu, khéo chơi, 

khéo đánh bởi người thiện xảo, thời tiếng phát ra được đáng 

ưa, khả lạc, khả dục, khả ái, mê ly. Cũng vậy, là nhạc của các 

Thiên nữ khéo trang điểm ấy, tiếng phát ra được dịu ngọt, 

đáng ưa, khả lạc, khả dục, khả ái, mê ly. Nhưng bạch Thế 

Tôn, con giữ các căn nhiếp phục. Các Thiên nữ ấy nghĩ rằng: 

"Con không có thưởng thức", liền biến mất tại chỗ.  

Bạch Thế Tôn, thành tựu bao nhiêu pháp, nữ nhân sau 

khi thân hoại mạng chung, được sanh cộng trú với các Thiên 

nữ ấy với thân khả ái?  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     255 

 

4. - Này, Anuruddha, đầy đủ tám pháp, nữ nhân sau khi 

thân hoại mạng chung, được sanh cộng trú với các Thiên nữ 

ấy với thân khả ái. Thế nào là tám?  

5. Ở đây, này Anuruddha, nữ nhân đối với người chồng 

nào mẹ cha gả cho, vì muốn lợi ích, vì tìm hạnh phúc, vì lòng 

thương tưởng, vì lòng từ mẫn khởi lên đối với người ấy, nữ 

nhân dậy trước, đi ngủ sau cùng, vui lòng nhận mọi công 

việc, xử sự đẹp lòng, lời nói dễ thương. Những ai có người 

chồng kính trọng Sa-môn, Bà-la-môn như cha mẹ, nữ nhân 

ấy cung kính tôn trọng, đảnh lễ, cúng dường, và khi họ đến, 

sẽ dâng hiến chỗ ngồi và nước. Phàm có những việc trong 

nhà, thuộc về len hay vải bông, ở đây, nữ nhân ấy thông thạo, 

không biếng nhác, tự tìm phương pháp làm, vừa đủ để tự 

mình làm, vừa đủ để sắp đặt người làm. Trong nhà người 

chồng, phàm có nô tỳ nào, hay người đưa tin, hay người 

công thợ, nữ nhân biết công việc của họ với công việc đã làm, 

biết sự thiếu xót của họ với công việc không làm; biết sức 

mạnh hay sức không mạnh của những người đau bệnh; biết 

chia các đồ ăn, loại cứng và loại mềm, mỗi người tùy theo 

từng phần của mình. Phàm có tiền bạc, lúa gạo, bạc và vàng 

người chồng đem về, nữ nhân ấy bảo vệ, phòng hộ chúng, 

giữ gìn để khỏi ăn trộm, ăn cắp, kẻ uống rượu, kẻ phá hoại. 

Nữ cư sĩ quy y Phật, quy y Pháp, Quy y Tăng. Nữ cư sĩ giữ 

giới, từ bỏ sát sanh, từ bỏ lấy của không cho, từ bỏ tà hạnh 

trong các dục, từ bỏ nói láo, từ bỏ đắm say rượu men, rượu 

nấu. Nữ cư sĩ bố thí, sống ở gia đình với tâm tư từ bỏ uế của 

xan tham, bố thí rộng rãi, với bàn tay cởi mở, vui thích từ bỏ, 

sẵn sàng đáp ứng các yêu cầu, vui thích chia xẻ các vật dụng 

bố thí. Thành tựu tám pháp này, nữ nhân sau khi thân hoại 

mạng chung, được sanh cộng trú với các chư Thiên ấy với 

thân khả ái.  



256     Chương VIII – Tám Pháp 

 

Hãy thường yêu thương chồng 

Luôn nỗ lực cố gắng 

Người đem lại lạc thú 

Chớ khinh thường người chồng 

Chớ làm chồng không vui 

Chớ làm chồng tức tối  

Với những người ganh tị 

Chồng cung kính những ai 

Hãy đảnh lễ tất cả  

Vì nàng người có trí  

Hoạt động thật nhanh nhẹn 

Giữa các người làm việc 

Xử sự thật khả ái 

Biết giữ tài sản chồng 

Người vợ xử như vậy 

Làm thỏa mãn ước vọng, 

Ưa thích của người chồng, 

Sẽ được sanh tại chỗ 

Các chư Thiên khả ái. 

(VII) (47) Visàkhà  

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Sàvavatthì, tại Ðông viên, 

lâu đài mẹ của Migàrà. Rồi Visàkhà, mẹ của Migàrà đi đến 

Thế Tôn; sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một 

bên. Thế Tôn nói với Visàkhà, mẹ của Migàrà đang ngồi một 

bên:  

2. ... (Thế Tôn thuyết như kinh số 46 và bài kệ, với 

những thay đổi cần thiết) .  

(VIII) (48) Nakulamàtà 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở giữa dân chúng Bhagga, tại 

núi Summuràma, rừng Bhesakala, tại vườn Lộc Uyển. Rồi nữ 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     257 

 

dân chúng Nakulamàtà đi đến Thế Tôn; sau khi đến, đảnh lễ 

Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. Rồi Thế Tôn nói với nữ gia 

chủ Nakulamàtà đang ngồi một bên:  

2. ... (Thế Tôn thuyết như kinh số 46 và bài kệ, với 

những thay đổi cần thiết) . 

(IX) (49) Ở Ðời Này 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Sàvavatthì, tại Ðông viên, 

lâu đài mẹ của Migàrà. Rồi Visàkhà, mẹ của Migàrà đi đến 

Thế Tôn; sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một 

bên. Thế Tôn nói với Visàkhà, mẹ của Migàrà đang ngồi một 

bên:  

2. - Này Visàkhà, đầy đủ bốn pháp, nữ nhân thành tựu 

sự chiến thắng ở đời này. Ðời này rơi vào tầm tay của nàng. 

Thế nào là bốn?  

3. Ở đây, này Visàkhà, nữ nhân có khả năng khéo làm 

các công việc, biết thâu nhiếp các người phục vụ, sở hành 

vừa ý chồng, biết giữ gìn tài sản cất chứa. Này Visàkhà, thế 

nào là nữ nhân có khả năng khéo làm các công việc?  

4. Ở đây, này Visàkhà, nữ nhân phàm có những công 

việc trong nhà, thuộc về len hay vải bông, ở đây, nữ nhân ấy 

thông thạo, không biếng nhác, tự tìm phương pháp làm, vừa 

đủ để tự mình làm, vừa đủ để sắp đặt người làm. Như vậy, 

này Visàkhà, là nữ nhân có khả năng khéo làm những công 

việc. Và này Visàkhà, thế nào là nữ nhân biết thâu nhiếp các 

người phục vụ?  

5. Ở đây, này Visàkhà, trong nhà người chồng, phàm có 

nô tỳ nào, hay người đưa tin, hay người công thợ, nữ nhân 

biết công việc của họ với công việc đã làm, biết sự thiếu xót 

của họ với công việc không làm; biết sức mạnh hay sức 

không mạnh của những người đau bệnh; biết chia các đồ ăn, 



258     Chương VIII – Tám Pháp 

 

loại cứng và loại mềm, mỗi người tùy theo từng phần của 

mình. Như vậy, này Visàkhà, là nữ nhân biết thâu nhiếp 

những người phục vụ. Và này Visàkhà, thế nào là nữ nhân sở 

hành vừa ý chồng?  

6. Ở đây, này Visàkhà, nữ nhân, những gì người chồng 

không vừa ý, dầu cho có vì sanh mạng, nàng cũng không làm. 

Như vậy, này Visàkhà, là nữ nhân sở hành vừa ý chồng. Và 

này Visàkhà, thế nào là nữ nhân biết giữ gìn tài sản thâu 

hoạch được?  

7. Ở đây, này Visàkhà, Phàm có tiền bạc, lúa gạo, bạc 

và vàng người chồng đem về, nữ nhân ấy bảo vệ, phòng hộ 

chúng, giữ gìn để khỏi bọn ăn trộm, ăn cắp, kẻ uống rượu, kẻ 

phá hoại. Như vậy, là nữ nhân biết giữ gìn tài sản thâu hoạch 

được.  

Thành tựu bốn pháp này, này Visàkhà, nữ nhân thành 

tựu với sự chiến thắng ở đời. Ðời nay rơi vào trong tầm tay 

của nàng.  

8. Này Visàkhà, đầy đủ bốn pháp, nữ nhân thành tựu sự 

chiến thắng ở đời sau. Ðời sau rơi vào tầm tay của nàng. Thế 

nào là bốn?  

9. Ở đây, này Visàkhà, nữ nhân đầy đủ lòng tin, đầy đủ 

giới đức, đầy đủ bố thí, đầy đủ trí tuệ. Và này Visàkhà, thế 

nào là nữ nhân đầy đủ lòng tin?  

10. Ở đây, này Visàkhà, nữ nhân có lòng tin, tin tưởng 

ở sự giác ngộ của Như Lai: "Ðây là Thế Tôn, bậc A-la-hán, 

Chánh Ðẳng Giác, Minh Hạnh Túc, Thiện Thệ, Thế Gian 

Giải, Vô Thượng Sĩ, Ðiều Ngự Trượng Phu, Thiên Nhân Sư, 

Phật, Thế Tôn ". Như vậy, này Visàkhà, là nữ nhân đầy đủ 

lòng tin. Và này Visàkhà, thế nào là nữ nhân đầy đủ giới đức?  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     259 

 

11. Ở đây, này Visàkhà, từ bỏ sát sanh, từ bỏ lấy của 

không cho, từ bỏ tà hạnh trong các dục, từ bỏ nói láo, từ bỏ 

đắm say rượu men, rượu nấu. Như vậy, này Visàkhà, là nữ 

nhân đầy đủ giới đức. Và này Visàkhà, thế nào là nữ nhân 

đầy đủ bố thí?  

12. Ở đây, này Visàkhà, nữ nhân sống ở gia đình với 

tâm tư từ bỏ cấu uế của xan tham, bố thí rộng rãi, với bàn tay 

cởi mở, vui thích từ bỏ, sẵn sàng đáp ứng các yêu cầu, vui 

thích chia xẻ các vật dụng bố thí. Như vậy, này Visàkhà, là 

nữ nhân đầy đủ bố thí. Và này Visàkhà, thế nào là nữ nhân 

đầy đủ trí tuệ?  

13. Ở đây, này Visàkhà, nữ nhân có trí tuệ, thành tựu trí 

tuệ về sanh diệt, với Thánh thể nhập đưa đến chơn chánh 

đoạn diệt khổ đau. Như vậy, này Visàkhà, là nữ nhân đầy đủ 

trí tuệ.  

Thành tựu bốn pháp này, này Visàkhà, nữ nhân thành 

tựu sự chiến thắng ở đời sau. Ðời sau rơi vào trong tầm tay 

của nàng.  

Khéo làm các công việc 

Thâu nhiếp người phục vụ 

Sở hành vừa ý chồng 

Giữ gìn của cất chứa 

Ðầy đủ tín và giới 

Bố thí, không xan tham 

Rửa sạch đường thượng đạo 

Ðến đời sau an lành 

Như vậy là tám pháp  

Nữ nhân có đầy đủ 

Ðược gọi bậc có giới 

Trú pháp, nói chân thật 

Ðủ mười sáu hành tướng 



260     Chương VIII – Tám Pháp 

 

Thành tựu tám chi phần 

Nữ cư sĩ như vậy 

Với giới hạnh đầy đủ  

Sanh làm vị Thiên nữ 

Với thân thật khả ái. 

(X) (50) Ðời Này 

... (Thế Tôn nói lại kinh 49 và cả bài kệ cho các Tỷ-

kheo).  

  

 

VI. Phẩm Gotamì 

(I) (51) Mahàpajàpatì Gotamì 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở giữa dân chúng Sakka, tại 

Kapilavatthu, khu vườn Nigrodha. Rồi Mahàpajàpatì Gotamì 

đi đến Thế Tôn; sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi đứng một 

bên. Ðứng một bên, Mahàpajàpatì Gotamì bạch Thế Tôn:  

- Lành thay, bạch Thế Tôn, nếu nữ nhân được xuất gia, 

từ bỏ gia đình, sống không gia đình trong Pháp và Luật do 

Như Lai thuyết giảng. 

- Thôi vừa rồi, này Gotamì, chớ có ưa thích nữ nhân 

được xuất gia, từ bỏ gia đình, sống không gia đình trong 

Pháp và Luật do Như Lai thuyết giảng.  

2. Lần thứ hai, Mahàpajàpatì Gotamì bạch Thế Tôn:  

- Lành thay, bạch Thế Tôn, nếu nữ nhân được xuất gia, 

từ bỏ gia đình, sống không gia đình trong Pháp và Luật do 

Như Lai thuyết giảng. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     261 

 

- Thôi vừa rồi, này Gotamì, chớ có ưa thích nữ nhân 

được xuất gia, từ bỏ gia đình, sống không gia đình trong 

Pháp và Luật do Như Lai thuyết giảng.  

3. Lần thứ ba, Mahàpajàpatì Gotamì bạch Thế Tôn:  

- Lành thay, bạch Thế Tôn, nếu nữ nhân được xuất gia, 

từ bỏ gia đình, sống không gia đình trong Pháp và Luật do 

Như Lai thuyết giảng. 

- Thôi vừa rồi, này Gotamì, chớ có ưa thích nữ nhân 

được xuất gia, từ bỏ gia đình, sống không gia đình trong 

Pháp và Luật do Như Lai thuyết giảng.  

Rồi Mahàpajàpatì Gotamì biết được: "Thế Tôn không 

chấp nhận cho nữ nhân được xuất gia, từ bỏ gia đình, sống 

không gia đình trong Pháp và Luật do Như Lai thuyết giảng", 

liền khổ đau, sầu muộn, nước mắt đầy mặt, khóc than, đảnh lễ 

Thế Tôn, thân bên hữu hướng về Ngài rồi ra đi.  

4. Rồi Thế Tôn, sau khi ở Kapilavatthu cho đến khi vừa 

ý, rồi ra đi đến Vesàli, tiếp tục bộ hành rồi đến Vesàli.  

Ở đấy, Thế Tôn ở Vesàli, tại Ðại Lâm, ở ngôi nhà có 

nóc nhọn. Rồi Mahàpajàpatì Gotamì, với tóc cạo sạch, đắp 

áp cà-sa, cùng với nhiều nữ nhân Sàkya ra đi đến Vesàli, tiếp 

tục bộ hành và đến Vesàli, tại Ðại Lâm, ở ngôi nhà có nóc 

nhọn. Rồi Mahàpajàpatì Gotamì, với chân bị sưng, tay chân 

lấm bụi khổ đau, sầu muộn, nước mắt đầy mặt, khóc than, 

đứng ngoài cửa chính. Tôn giả Ananda thấy Mahàpajàpatì 

Gotamì với chân bị sưng, tay chân lấm bụi khổ đau, sầu 

muộn, nước mắt đầy mặt, khóc than, đứng ngoài cửa chính, 

thấy vậy liền nói với Mahàpajàpatì Gotamì:  



262     Chương VIII – Tám Pháp 

 

- Thưa Gotamì, vì sao lại đứng ở cửa với chân bị sưng, 

tay chân lấm bụi khổ đau, sầu muộn, nước mắt đầy mặt, khóc 

than như vậy?  

- Thưa Tôn giả Ananda, vì rằng Thế Tôn không chấp 

nhận cho nữ nhân xuất gia, từ bỏ gia đình, sống không gia 

đình trong Pháp và Luật do Như Lai tuyên thuyết.  

- Vậy thưa Gotamì, hãy đứng chờ ở đây, chờ cho đến 

khi tôi xin phép Thế Tôn; để nữ nhân được xuất gia, từ bỏ 

gia đình, sống không gia đình trong Pháp và Luật do Như Lai 

thuyết giảng.  

5. Rồi Tôn giả Ananda đi đến Thế Tôn; sau khi đến, 

đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. Ngồi xuống một 

bên, Tôn giả Ananda bạch Thế Tôn:  

- Bạch Thế Tôn, có Mahàpajàpatì Gotamì với chân bị 

sưng, tay chân lấm bụi khổ đau, sầu muộn, nước mắt đầy mặt, 

khóc than đứng ở ngoài cửa nói rằng: "Thế Tôn cho phép 

nhận cho nữ nhân xuất gia, từ bỏ gia đình, sống không gia 

đình trong Pháp và Luật do Như Lai thuyết giảng". Lành 

thay! Bạch Thế Tôn, nếu nữ nhân được xuất gia, từ bỏ gia 

đình, sống không gia đình trong Pháp và Luật do Như Lai 

thuyết giảng.  

- Thôi vừa rồi, này Ananda, chớ có ưa thích nữ nhân 

được xuất gia, từ bỏ gia đình, sống không gia đình trong 

Pháp và Luật do Thế Tôn thuyết giảng.  

Lần thứ hai ... Lần thứ ba, Tôn giả Ananda bạch Thế 

Tôn:  

- Lành thay! Bạch Thế Tôn, nếu Thế Tôn cho phép nữ 

nhân được xuất gia, từ bỏ gia đình, sống không gia đình 

trong Pháp và Luật do Thế Tôn thuyết giảng.  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     263 

 

- Thôi vừa rồi, này Gotamì, chớ có ưa thích nữ nhân 

được xuất gia, từ bỏ gia đình, sống không gia đình trong 

Pháp và Luật do Thế Tôn thuyết giảng.  

6. Rồi Tôn giả suy nghĩ như sau: "Thế Tôn không chấp 

nhận cho nữ nhân được xuất gia, từ bỏ gia đình, sống không 

gia đình trong Pháp và Luật do Như Lai thuyết giảng. Vậy ta 

hãy dùng phương pháp khác để xin Thế Tôn cho phép nữ 

nhân được xuất gia, từ bỏ gia đình, sống không gia đình ".  

Rồi Tôn giả Ananda bạch Thế Tôn:  

- Bạch Thế Tôn, không biết nữ nhân sau khi xuất gia, từ 

bỏ gia đình, sống không gia đình trong Pháp và Luật do Như 

Lai thuyết giảng, có thể chứng được Dự lưu quả, Nhất lai quả, 

Bất lai quả hay A-la-hán quả không?  

- Này Ananda, sau khi xuất gia, từ bỏ gia đình, sống 

không gia đình trong Pháp và Luật do Như Lai thuyết giảng, 

nữ nhân có thể chứng được Dự lưu quả, Nhất lai quả, Bất lai 

quả hay A-la-hán quả.  

- Bạch Thế Tôn, sau khi xuất gia, từ bỏ gia đình, sống 

không gia đình trong Pháp và Luật do Như Lai thuyết giảng, 

nữ nhân có thể chứng được Dự lưu quả, Nhất lai quả, Bất lai 

quả hay A-la-hán quả. Lại nữa, bạch Thế Tôn, Mahàpajàpatì 

đã giúp đỡ Thế Tôn rất nhiều trong vai người dì, người vú, 

người kế mẫu, khi mẹ của Thế Tôn mệnh chung, lại cho Thế 

Tôn bú sữa. Lành thay, bạch Thế Tôn, nếu nữ nhân được 

xuất gia, từ bỏ gia đình, sống không gia đình trong Pháp và 

Luật do Như Lai thuyết giảng.  

7. - Này Ananda, nếu Mahàpajàpatì Gotamì chấp nhận 

tám kính pháp, thời Gotamì có thể được thọ cụ túc giới: Dầu 

cho thọ đại giới một trăm năm, một Tỷ-kheo-ni đối với một 

Tỷ-kheo mới thọ đại giới trong một ngày cũng phải đảnh lễ, 



264     Chương VIII – Tám Pháp 

 

đứng dậy, chắp tay, xử sự đúng pháp. Pháp này sau khi cung 

kính, tôn trọng, đảnh lễ, cúng dường, cho đến trọn đời không 

được vượt qua. Tỷ-kheo-ni không có thể an cư mùa mưa tại 

chỗ không có Tỷ-kheo. Pháp này sau khi cung kính, tôn 

trọng, đảnh lễ, cúng dường, cho đến trọn đời không được 

vượt qua. Nửa tháng một lần, Tỷ-kheo-ni cần phải thỉnh 

chúng Tỷ-kheo hỏi ngày trai giới và đến để thuyết giới. Pháp 

này, sau khi cung kính, tôn trọng, đảnh lễ, cúng dường, cho 

đến trọn đời không được vượt qua. Sau khi an cư mùa mưa 

xong, Tỷ-kheo-ni cần phải làm lễ Tự tứ trước hai Tăng 

chúng về ba vấn đề được thấy, được nghe và nghi. Pháp này, 

sau khi cung kính, tôn trọng, đảnh lễ, cúng dường, cho đến 

trọn đời không được vượt qua. Tỷ-kheo-ni phạm trọng tội 

phải hành pháp pakkhamànattam (man-na-đọa) cho đến nửa 

tháng. Pháp này, sau khi cung kính, tôn trọng, đảnh lễ, cúng 

dường, cho đến trọn đời không được vượt qua. Sau khi học 

tập sáu pháp trong hai năm, phải đến xin thọ cụ túc giới 

trước hai Tăng chúng. Pháp này, sau khi cung kính, tôn trọng, 

đảnh lễ, cúng dường, cho đến trọn đời không được vượt qua. 

Không vì duyên cớ gì, một Tỷ-kheo-ni có thể mắng nhiếc, 

chỉ trích một Tỷ-kheo. Pháp này, sau khi cung kính, tôn 

trọng, đảnh lễ, cúng dường, cho đến trọn đời không được 

vượt qua. Này Ananda, bắt đầu từ hôm nay, có sự giáo giới 

phê bình giữa các Tỷ-kheo về Tỷ-kheo-ni, không có sự giáo 

giới phê bình giữa các Tỷ-kheo-ni về các Tỷ-kheo. Pháp này, 

sau khi cung kính, tôn trọng, đảnh lễ, cúng dường, cho đến 

trọn đời không được vượt qua. Này Ananda, nếu 

Mahàpajàpatì Gotamì chấp nhận tám kính pháp này, thời cho 

phép Mahàpajàpatì Gotamì được thọ cụ túc giới.  

8. Rồi Tôn giả Ananda, sau khi học từ Thế Tôn tám 

trọng pháp này, rồi đi đến Mahàpajàpatì Gotamì, sau khi đến, 

nói với Mahàpajàpatì Gotamì:  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     265 

 

- Nếu Mahàpajàpatì Gotamì chấp nhận tám kính pháp 

này, thời Gotamì sẽ được thọ cụ túc giới: "Dầu cho thọ đại 

giới một trăm năm, một Tỷ-kheo-ni ... không có sự giáo giới 

phê bình giữa các Tỷ-kheo-ni về các Tỷ-kheo. Pháp này, sau 

khi cung kính, tôn trọng, đảnh lễ, cúng dường, cho đến trọn 

đời không được vượt qua". Nếu Gotamì chấp nhận tám trọng 

pháp này, thời Gotamì sẽ được thọ cụ túc giới.  

- Thưa Tôn giả Ananda, ví như một người đàn bà hay 

một người đàn ông, còn đang tuổi trẻ, tánh ưa trang sức, sau 

khi gội đầu xong, sau khi được một vòng hoa sen xanh hay 

một vòng vũ quý hoa, hay một vòng thiên tư hoa (hay cự 

thắng hoa) dùng hai tay cầm lấy vòng hoa ấy và đặt lên đỉnh 

đầu. Cũng vậy, thưa Tôn giả, tôi xin chấp nhận tám kính 

pháp này, cho đến trọn đời không có vượt qua.  

9. Rồi Tôn giả Ananda đi đến Thế Tôn; sau khi đến, 

đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. Sau khi đến, đảnh 

lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. Tôn giả Ananda bạch 

Thế Tôn:  

- Bạch Thế Tôn, Mahàpajàpatì Gotamì đã chấp nhận 

tám kính pháp này, cho đến trọn đời không có vượt qua.  

- Này Ananda, nếu nữ nhân không được xuất gia, từ bỏ 

gia đình, sống không gia đình trong Pháp và Luật do Như Lai 

thuyết giảng, thời này Ananda, Phạm hạnh được an trú lâu 

dài, và diệu pháp được tồn tại đến một ngàn năm. Vì rằng, 

này Ananda, nữ nhân được xuất gia, từ bỏ gia đình, sống 

không gia đình trong Pháp và Luật này, nay này Ananda, 

Phạm hạnh sẽ không được an trú lâu dài, thời này Ananda, 

diệu pháp được tồn tại năm trăm năm. Ví như, này Ananda, 

những gia đình nào có nhiều phụ nữ, ít đàn ông, thời những 

gia đình ấy rất dễ bị các đạo tặc, trộm cắp não hại. Cũng vậy, 

này Ananda, nữ nhân được xuất gia, từ bỏ gia đình, sống 



266     Chương VIII – Tám Pháp 

 

không gia đình trong Pháp và Luật này, nên Phạm hạnh sẽ 

không được an trú lâu dài. Ví như, này Ananda, khi nào một 

chứng bệnh được tên là "trắng như xương" rơi vào một ruộng 

lúa đã chín, thời ruộng lúa ấy không có an trú lâu dài. Cũng 

vậy, này Ananda, khi nào nữ nhân được xuất gia, từ bỏ gia 

đình, sống không gia đình trong Pháp và Luật này, thời Phạm 

hạnh này không có an trú lâu dài. Ví như, này Ananda, khi 

nào một chứng bệnh được tên là "đỏ sét" rơi vào một ruộng 

mía đã chín, thời ruộng mía ấy không có an trú lâu dài. Cũng 

vậy, này Ananda, khi nào nữ nhân được xuất gia, từ bỏ gia 

đình, sống không gia đình trong Pháp và Luật này, thời Phạm 

hạnh này không được an trú lâu dài. Ví như, này Ananda, 

một người vì nghĩ đến tương lai xây dựng bờ đê cho một hồ 

nước lớn để nước không thể chảy qua, cũng vậy, này Ananda, 

vì nghĩ đến tương lai, Ta mới ban hành kính tám pháp này, 

cho các Tỷ-kheo-ni cho đến trọn đời không vượt qua. 

(II) (52) Ai Giáo Giới? 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Vesàli, tại Ðại Lâm, ở ngôi 

nhà có nóc nhọn. Rồi Tôn giả Ananda đi đến Thế Tôn; sau 

khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên.. Ngồi 

xuống một bên, Tôn giả Ananda bạch Thế Tôn:  

- Thành tựu bao nhiêu pháp, bạch Thế Tôn, Tỷ-kheo 

nên được chấp nhận là vị giáo giới cho các Tỷ-kheo-ni?  

- Này Ananda, thành tựu tám pháp, Tỷ-kheo nên được 

chấp nhận là vị giáo giới cho các Tỷ-kheo-ni. Thế nào là tám?  

2. Ở đây, này Ananda, Tỷ-kheo có giới đức, sống được 

chế ngự với sự chế ngự của giới bổn, đầy đủ uy nghi chánh 

hạnh, thấy sợ hãi trong những lỗi nhỏ nhặt, chấp nhận và học 

tập trong các pháp. Vị ấy nghe nhiều, thọ trì điều đã được 

nghe, chất chứa điều đã được nghe; những pháp ấy, sơ thiện, 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     267 

 

trung thiện, hậu thiện, nghĩa lý văn cú cụ túc, đề cao đời sống 

Phạm hạnh hoàn toàn đầy đủ thanh tịnh; những pháp ấy, vị 

ấy đã được nghe nhiều, đã nắm giữ, đã ghi nhớ tụng đọc 

nhiều lần, chuyên ý quan sát, khéo thể nhập chánh kiến. Ðối 

với vị ấy, hai giới bổn Pàtimokkha được khéo trao truyền lại 

một cách rộng rãi, khéo phân tích, khéo thông hiểu, khéo 

quyết định thành sutta (ngôn ngữ) và thành âm vận. Vị ấy có 

một giọng nói dễ nghe, phát âm tốt, lời nói tao nhã, phát 

ngôn không bập bẹ, giải thích nghĩa lý minh xác. Vị ấy có 

khả năng thuyết giảng pháp thoại cho chúng Tỷ-kheo-ni, 

khích lệ, làm cho phấn khởi, làm cho hoan hỷ, được phần lớn 

các Tỷ-kheo-ni ái mộ, thích ý. Trước khi y chỉ Thế Tôn, xuất 

gia, đắp áo cà-sa, vị ấy không có phạm trọng tội nào, được 

hai mươi tuổi an cư hay hơn hai mươi tuổi an cư.  

Thành tựu tám pháp này, này Ananda, vị Tỷ-kheo được 

chấp nhận là vị giáo giới cho các Tỷ-kheo-ni. 

(III) (53) Pháp Tóm Tắt 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Vesàli, tại Mahàvana, ở ngôi 

nhà có nóc nhọn. Rồi Mahàpajàpatì Gotamì đi đến Thế Tôn; 

sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi đứng một bên. Ðứng một 

bên, Mahàpajàpatì Gotamì bạch Thế Tôn:  

- Lành thay, bạch Thế Tôn! Thế Tôn hãy thuyết pháp 

vắn tắt cho con, sau khi Thế Tôn thuyết pháp, con sẽ sống 

một mình, an tịnh, không phóng dật, nhiệt tâm, tinh cần.  

2. - Này Gotamì, những pháp nào bà biết: "Những pháp 

này đưa đến tham dục, không phải ly tham; đưa đến hệ 

phước, không đưa đến ly hệ phước; đưa đến tích tập, không 

đưa đến không tích tập; đưa đến dục lớn, không đưa đến ít 

dục; đưa đến không biết đủ, không đưa đến biết đủ; đưa đến 

tụ hội, không đưa đến nhàn tịnh; đưa đến biếng nhác, không 



268     Chương VIII – Tám Pháp 

 

đưa đến tinh tấn; đưa đến khó nuôi dưỡng, không đưa đến dễ 

nuôi dưỡng". Này Gotamì, hãy thọ trì nhứt hướng rằng: "Ðó 

là không phải Pháp, đó là không phải Luật, đó là không phải 

lời dạy của bậc Ðạo sư".  

3. Và này Gotamì, những pháp nào bà biết: "Những 

pháp đưa đến ly tham, không đưa đến tham dục; đưa đến ly 

hệ phược, không đưa đến hệ phước; đưa đến không tích tập, 

không đưa đến tích tập; đưa đến ít dục, không đưa đến dục 

lớn; đưa đến biết đủ, không đưa đến không biết đủ; đưa đến 

nhàn tịnh, không đưa đến tụ hội; đưa đến tinh tấn, không đưa 

đến biếng nhác; đưa đến dễ nuôi dưỡng, không đưa đến khó 

nuôi dưỡng". Này Gotamì, hãy thọ trì nhứt hướng rằng: "Ðó 

là Pháp, đó là Luật, đó là lời dạy của bậc Ðạo sư".  

(IV) (54) Dìghajanu, Người Koliya 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở giữa dân chúng Koliya, tại 

một thị trấn của dân chúng Koliya tên là Kakkarapatta. Rồi 

Koliya tử Dìghajànu (đầu gối dài) đi đến Thế Tôn; sau khi 

đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. Ngồi xuống 

một bên, Koliya tử Dìghajànu bạch Thế Tôn:  

- Bạch Thế Tôn, chúng con là những người gia chủ thọ 

hưởng những dục vọng, sống hệ phược với vợ con, dùng các 

hương chiên-đàn ở Kàsi đeo, và dùng các vòng hoa, hương 

liệu, phấn sáp, thọ lãnh vàng và bạc; bạch Thế Tôn, Thế Tôn 

hãy thuyết pháp cho những người như chúng con, thuyết như 

thế nào để những pháp ấy đem đến cho chúng con hạnh phúc 

an lạc ngay trong hiện tại, và hạnh phúc an lạc trong tương 

lai. 

2. - Này Byagghapajja (chân cọp), có các pháp này đưa 

đến hạnh phúc hiện tại, an lạc hiện tại cho thiện nam tử. Thế 

nào là bốn?  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     269 

 

3. Ðầy đủ sự tháo vát, đầy đủ phòng hộ, làm bạn với 

thiện, sống thăng bằng điều hòa. Này Byagghapajja, thế nào 

là đầy đủ sự tháo vát?  

4. Ở đây, này Byagghapajja, thiện nam tử làm nghề gì 

để sống, hoặc nghề nông, hoặc đi buôn, hoặc nuôi bò, hoặc 

làm người bắn cung, hoặc làm việc cho vua, hoặc bất cứ 

nghề gì, trong các nghề ấy, người ấy thiện xảo, không biết 

mệt, biết suy tư hiểu phương tiện vừa đủ để tự làm và điều 

khiển người khác làm; này Byagghapajja, đây gọi là đầy đủ 

sự tháo vát. Và này Byagghapajja, thế nào là đầy đủ phòng 

hộ?  

5. Ở đây, này Byagghapajja, những tài sản của thiện 

nam tử do tháo vát tinh tấn thâu hoạch được, do sức mạnh 

bàn tay cất chứa được, do mồ hôi đổ ra đúng pháp, thâu 

hoạch được đúng pháp, vị ấy giữ gìn chúng, phòng hộ và bảo 

vệ: "Làm thế nào các tài sản này của ta không bị vua mang đi, 

không bị trộm cướp mang đi, không bị lửa đốt, không bị 

nước cuốn trôi, không bị các người con thừa tự không khả ái 

cướp đoạt". Này Byagghapajja, đây gọi là đầy đủ sự phòng 

hộ. Và này Byagghapajja, thế nào là làm bạn với thiện?  

6. Ở đây, này Byagghapajja, thiện nam tử sống tại làng 

hay tại thị trấn. Tại đấy có gia chủ hay con người gia chủ, 

những trẻ được nuôi lớn trong giới đức, hay những người lớn 

tuổi được lớn lên trong giới đức, đầy đủ lòng tin, đầy đủ giới 

đức, đầy đủ bố thí, đầy đủ trí tuệ, vị ấy làm quen, nói chuyện, 

thảo luận. Với những người đầy đủ lòng tin, vị ấy học tập với 

đầy đủ lòng tin. Với những người đầy đủ giới đức, vị ấy học 

tập với đầy đủ giới đức. Với những người đầy đủ bố thí, vị 

ấy học tập với đầy đủ bố thí. Với những người đầy đủ trí tuệ, 

vị ấy học tập với đầy đủ trí tuệ. Này Byagghapajja, đây gọi là 



270     Chương VIII – Tám Pháp 

 

làm bạn với thiện. Và này Byagghapajja, thế nào là sống 

thăng bằng, điều hòa?  

7. Ở đây, này Byagghapajja, thiện nam tử sau khi biết 

tài sản nhập, và sau khi biết tài sản xuất, sinh sống một cách 

điều hòa, không quá phung phí, không quá bỏn xẻn. Vị ấy 

suy nghĩ: "Ðây là tiền nhập của ta, sau khi trừ đi tiền xuất, 

còn lại như vậy; không phải đây là tiền xuất của ta, sau khi 

trừ đi tiền nhập, còn lại như vậy". Ví như, này Byagghapajja, 

người cầm cân hay đệ tử người cầm cân, sau khi cầm cân 

biết rằng: "Với chừng ấy, cân nặng xuống, hay với chừng ấy, 

cân bổng lên". Cũng vậy, này Byagghapajja, thiện nam tử 

sau khi biết tài sản nhập, và sau khi biết tài sản xuất, sinh 

sống một cách điều hòa, không quá phung phí, không quá 

bỏn xẻn. Vị ấy suy nghĩ: "Ðây là tiền nhập của ta, sau khi trừ 

đi tiền xuất, còn lại như vậy; không phải đây là tiền xuất của 

ta, sau khi trừ đi tiền nhập, còn lại như vậy". Này 

Byagghapajja, nếu thiện nam tử này tiền nhập vào ít, nhưng 

sống nếp sống rộng rãi, hoang phí, thời người ta nói về người 

ấy như sau: "Người thiện nam tử này ăn tài sản của vị ấy như 

ăn trái cây sung". Này Byagghapajja, nếu người thiện nam tử 

này có tiền nhập lớn, nhưng sống nếp sống cơ cực, thời 

người ta sẽ nói về vị ấy như sau: "Người thiện nam tử này sẽ 

chết như người chết đói". Khi nào, này Byagghapajja, thiện 

nam tử này, sau khi biết tài sản nhập, và sau khi biết tài sản 

xuất, sống nếp sống thăng bằng đìều hoà, không quá phung 

phí, không quá bỏn xẻn. Vị ấy suy nghĩ: "Ðây là tiền nhập 

của ta, sau khi trừ đi tiền xuất, còn lại như vậy; không phải 

đây là tiền xuất của ta, sau khi trừ đi tiền nhập, còn lại như 

vậy". Này Byagghapajja, đây gọi là nếp sống thăng bằng 

điều hòa.  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     271 

 

8. Như vậy, này Byagghapajja, có bốn cửa xuất để tiêu 

phí tài sản thâu nhập: "Ðam mê đàn bà, đam mê rượu chè, 

đam mê cờ bạc; bạn bè kẻ ác, thân hữu kẻ ác, giao du kẻ ác". 

Ví như, này Byagghapajja, một hồ nước lớn, có bốn cửa nước 

chảy vào, có bốn cửa nước chảy ra, có người đóng lại các cửa 

nước chảy vào, mở ra các cửa nước chảy ra, trời lại không 

mưa đúng lúc, như vậy, này Byagghapajja, chờ đợi là hồ nước 

ấy bị giảm thiểu, không có tăng trưởng. Cũng vậy, này 

Byagghapajja, có bốn cửa xuất để tiêu phí tài sản được thâu 

nhập: ": "Ðam mê đàn bà, đam mê rượu chè, đam mê cờ bạc; 

bạn bè kẻ ác, thân hữu kẻ ác, giao du kẻ ác". 

9. Như vậy, Này Byagghapajja, có bốn cửa vào để tài 

sản được hưng khởi: ": "Không say đắm đàn bà, không say 

đắm rượu chè, không say đắm cờ bạc; bạn bè với thiện, thân 

hữu với thiện, giao du với thiện". Ví như, này Byagghapajja, 

một hồ nước lớn, có bốn cửa nước chảy vào, có bốn cửa 

nước chảy ra, có người đóng lại các cửa nước chảy ra, mở ra 

các cửa nước chảy vào, và trời lại mưa đúng lúc, như vậy, 

này Byagghapajja, chờ đợi là hồ nước ấy tăng trưởng, không 

có giảm thiểu. Cũng vậy, này Byagghapajja, có bốn cửa vào 

để tài sản được hưng khởi: "Không say đắm đàn bà, không 

say đắm rượu chè, không say đắm cờ bạc; bạn bè với thiện, 

thân hữu với thiện, giao du với thiện". 

Bốn pháp này, này Byagghapajja, đưa đến hạnh phúc 

hiện tại, an lạc hiện tại cho các thiện nam tử. 

10. Có bốn pháp này, này Byagghapajja, đưa đến hạnh 

phúc tương lai, an lạc tương lai cho thiện nam tử. Thế nào là 

bốn?  

11. Ðầy đủ lòng tin, đầy đủ giới đức, đầy đủ bố thí, đầy 

đủ trí tuệ. Và này Byagghapajja, thế nào là đầy đủ lòng tin?  



272     Chương VIII – Tám Pháp 

 

12. Ở đây, này Byagghapajja, thiện nam tử có lòng in, 

tin tưởng ở sự giác ngộ của Như Lai: "Ðây là Thế Tôn ... bậc 

Thiên Nhân sư, Phật, Thế Tôn ". Này Byagghapajja, đây gọi 

là đầy đủ lòng tin. Và này Byagghapajja, thế nào là đầy đủ 

giới đức?  

13. Ở đây, này Byagghapajja, thiện nam tử từ bỏ sát 

sanh ... từ bỏ đắm say rượu men, rượu nấu. Này 

Byagghapajja, đây gọi là đầy đủ giới đức. Và này 

Byagghapajja, thế nào là đầy đủ bố thí?  

14. Ở đây, này Byagghapajja, thiện nam tử sống ở gia 

đình, với tâm không bị cấu uế, xan tham chi phối, bố thí rộng 

rãi, với bàn tay mở rộng, vui thích từ bỏ, sẵn sàng để được 

yêu cầu, vui thích chia xẻ vật bố thí. Này Byagghapajja, đây 

gọi là đầy đủ bố thí. Và này Byagghapajja, thế nào là đầy đủ 

trí tuệ?  

15. Ở đây, này Byagghapajja, thiện nam tử có trí tuệ, 

thành tựu trí tuệ về sanh diệt, với thánh thể nhập (quyết 

trạch), chơn chánh chấm dứt khổ đau. Này Byagghapajja, 

đây gọi là đầy đủ trí tuệ.  

Tháo vát trong công việc 

Không phóng dật, nhanh nhẹn 

Sống đời sống thăng bằng 

Giữ tài sản thâu được  

Có tin, đầy đủ giới 

Bố thí, không xan tham 

Rửa sạch đường thượng đạo 

An toàn trong tương lai  

Ðây chính là tám pháp  

Bậc tín chủ tìm cầu 

Bậc chân thật tuyên bố 

Ðưa đến lạc hai đời 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     273 

 

Hạnh phúc cho hiện tại  

Và an lạc tương lai  

Ðây trú xứ gia chủ 

Bố thí, tăng công đức. 

(V ) (55) Bà-La-Môn Ujjaya 

1. Rồi Bà-la-môn Ujjaya đi đến Thế Tôn; sau khi đến, 

nói lên với Thế Tôn những lời chào đón hỏi thăm; sau khi 

nói lên những lời chào đón hỏi thăm thân hữu liền ngồi 

xuống một bên. Ngồi xuống một bên, Bà-la-môn Ujjaya bạch 

Thế Tôn:  

- Chúng con muốn đi nước ngoài, Tôn giả Gotama hãy 

thuyết pháp cho những người như chúng con, thuyết pháp 

như thế nào để những pháp ấy đem lại cho chúng con hạnh 

phúc hiện tại, an lạc hiện tại, hạnh phúc tương lai, an lạc 

tương lai.  

2. ... (như bài kinh 54 kể cả bài kệ, với những thay đổi 

cần thiết ) . 

(VI) (56) Sợ Hãi  

1.- Sợ hãi, này các Tỷ-kheo, là đồng nghĩa với các dục. 

Ðau khổ, này các Tỷ-kheo, là đồng nghĩa với các dục. Bệnh 

tật, này các Tỷ-kheo, là đồng nghĩa với các dục. Cục bướu, 

này các Tỷ-kheo, là đồng nghĩa với các dục. Mũi tên, này các 

Tỷ-kheo, là đồng nghĩa với các dục. Trói buộc, này các Tỷ-

kheo, là đồng nghĩa với các dục. Bùn, này các Tỷ-kheo, là 

đồng nghĩa với các dục. Thai tạng, này các Tỷ-kheo, là đồng 

nghĩa với các dục.  

2. Như thế nào, này các Tỷ-kheo, sợ hãi là đồng nghĩa 

với các dục?  



274     Chương VIII – Tám Pháp 

 

Vì rằng, những ai bị dục ái nhiễm, những ai bị dục 

tham trói buộc, không được giải thoát khỏi sợ hãi hiện tại, 

không được giải thoát khỏi sợ hãi trong tương lai; do vậy, sợ 

hãi là đồng nghĩa với các dục. 

3. Vì rằng, này các Tỷ-kheo, khổ ... bệnh ... cục bướu ... 

mũi tên ... trói buộc ... bùn ... Như thế nào thai tạng là đồng 

nghĩa với các dục?  

Vì rằng, những ai bị dục ái nhiễm, những ai bị dục 

tham trói buộc, không được giải thoát khỏi sợ hãi hiện tại, 

không được giải thoát khỏi sợ hãi trong tương lai; do vậy, sợ 

hãi là đồng nghĩa với các dục. 

Sợ hãi, khổ và bệnh 

Cục bướu và mũi tên 

Trói buộc và bùn lầy 

Cả hai cùng thai tạng 

Chúng được gọi tình dục 

Chỗ phàm phu ái nhiễm 

Chìm đắm trong sắc đẹp 

Chúng lại vào thai tạng 

Khi Tỷ-kheo nhiệt tình 

Không thả lỏng tỉnh giác 

Vượt đường hiểm nạn này 

Con đường khó vượt qua 

Vị ấy nhìn chúng sanh 

Ðang sống trong sợ hãi 

Vì bị sanh và già 

Ám ảnh và chinh phục. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     275 

 

(VII) (57) Xứng Ðáng Ðược Cúng Dường (1) 

1.- Thành tựu tám pháp này, này các Tỷ-kheo, vị Tỷ-

kheo đáng được cung kính, đáng được tôn trọng, đáng được 

chắp tay, là ruộng phước vô thượng ở đời. Thế nào là tám?  

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, vị Tỷ-kheo giữ giới ... chấp 

nhận và học tập trong các học pháp; nghe nhiều, khéo thể 

nhập trong chánh tri kiến; làm bạn với thiện, thân hữu với 

thiện, giao du với thiện; có chánh tri kiến, thành tựu chánh 

kiến; chứng được bốn Thiền thuộc tăng thượng tâm, hiện tại 

lạc trú, chứng được không khó khăn, chứng được không mệt 

nhọc, chứng được không phí sức; nhớ được nhiều đời trước, 

như một đời, hai đời ... nhớ được nhiều đời trước với các 

tướng trạng với các chi tiết; với thiên nhãn thanh tịnh siêu 

nhân ... rõ biết các chúng sanh, tùy theo hạnh nghiệp của 

chúng; do đoạn diệt các lậu hoặc ... chứng ngộ, chứng đạt và 

an trú. 

Thành tựu tám pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

đáng được cung kính ... là ruộng phước vô thượng ở đời.  

(VIII) (58) Xứng Ðáng Ðược Cúng Dường (2) 

1.- Thành tựu tám pháp này, này các Tỷ-kheo, vị Tỷ-

kheo đáng được cung kính, đáng được tôn trọng, đáng được 

chắp tay, là ruộng phước vô thượng ở đời. Thế nào là tám?  

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, vị Tỷ-kheo giữ giới ... chấp 

nhận và học tập trong các học pháp; nghe nhiều, khéo thể 

nhập trong chánh tri kiến; sống tinh cần tinh tấn, nỗ lực kiên 

trì, không bỏ rơi gánh nặng trong các thiện pháp; sống tại 

rừng núi, tại các trú xứ xa vắng, chịu đựng lạc và bất lạc, 

luôn luôn nhiếp phục bất lạc nổi lên; chịu đựng sợ hãi và 

khiếp đảm, luôn luôn nhiếp phục sợ hãi và khiếp đảm nổi lên; 



276     Chương VIII – Tám Pháp 

 

chứng được bốn Thiền thuộc tăng thượng tâm, hiện tại lạc trú, 

chứng được không khó khăn, chứng được không mệt nhọc, 

chứng được không phí sức; do đoạn diệt các lậu hoặc ... 

chứng ngộ, chứng đạt và an trú.  

Thành tựu tám pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

đáng được cung kính ... là ruộng phước vô thượng ở đời.  

(IX) (59) Tám Hạng Người (1) 

1. - Có tám hạng người này, này các Tỷ-kheo, đáng 

được cung kính, đáng được tôn trọng, đáng được chắp tay, là 

ruộng phước vô thượng ở đời. Thế nào là tám?  

2. Bậc Dự lưu, bậc đã hướng đến sự chứng ngộ quả Dự 

lưu; Bậc Nhất lai, bậc đã hướng đến sự chứng ngộ quả Nhất 

lai; Bậc Bất lai, bậc đã hướng đến sự chứng ngộ quả bất lai; 

Bậc A-la-hán, bậc đã hướng đến sự chứng ngộ quả A-la-hán.  

Tám hạng người này, này các Tỷ-kheo, đáng được cung 

kính ... là ruộng phước vô thượng ở đời.  

Bốn vị đã trú quả  

Tăng chúng này chánh trực 

Trí tuệ, giới, Thiền định 

Loài Người cúng thí vật 

Chúng sanh cầu phước đức 

Làm công đức tái sanh 

Tăng chúng tăng quả lớn. 

(X) (60) Tám Hạng Người (2) 

1-2. ... (giống như đoạn 1, 2 của kinh trên, chỉ có bài kệ 

hơi khác) ...  

Bốn vị đã hướng đến 

Bốn vị đã trú quả 

Tăng chúng này tối thắng 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     277 

 

Tám người giữa chúng sanh 

Loài Người cúng thí vật 

Chúng sanh cầu phước đức 

Làm công đức tái sanh 

Tăng chúng tăng quả lớn. 

 

 

VII. Phẩm Ðất Rung Ðộng 

(I) (61) Dục  

1. - Này các Tỷ-kheo, có tám hạng người này có mặt, 

hiện hữu ở đời. Thế nào là tám?  

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo trong khi sống 

nhàn tịnh, không có tinh tấn, khởi lên ước muốn có lợi dưỡng. 

Vị ấy hăng hái, phấn chấn tinh tấn để được lợi dưỡng. Dầu 

cho hăng hái, phấn chấn, tinh tấn để được lợi dưỡng, nhưng 

lợi dưỡng không khởi lên. Do không được lợi dưỡng ấy, vị 

ấy sầu muộn, than van, khóc lóc, đập ngực, rơi vào bất tỉnh. 

Này các Tỷ-kheo, vị ấy được gọi là Tỷ-kheo sống muốn lợi 

dưỡng, hăng hái, phấn chấn, tinh tấn để được lợi dưỡng. Do 

không được lợi dưỡng ấy, vị ấy sầu muộn, than van, khóc lóc, 

bỏ rơi diệu pháp.  

3. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo trong khi sống 

nhàn tịnh, không có tinh tấn, khởi lên ước muốn có lợi dưỡng. 

Vị ấy hăng hái, phấn chấn tinh tấn để được lợi dưỡng. Do 

hăng hái, phấn chấn, tinh tấn để được lợi dưỡng, lợi dưỡng 

khởi lên. Với lợi dưỡng ấy, vị ấy đắm say, phóng dật, rơi vào 

trạng thái đắm say, phóng dật. Ðây gọi là Tỷ-kheo sống 

muốn lợi dưỡng, hăng hái, phấn chấn, tinh tấn để được lợi 



278     Chương VIII – Tám Pháp 

 

dưỡng; được lợi dưỡng, trở thành đắm say, phóng dật, và bỏ 

rơi diệu pháp.  

4. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Có vị Tỷ-kheo trong khi 

sống nhàn tịnh, không có tinh tấn, khởi lên ước muốn có lợi 

dưỡng. Vị ấy không hăng hái, không phấn chấn, không tinh 

tấn để được lợi dưỡng. Do vị ấy không hăng hái, không phấn 

chấn, không tinh tấn để được lợi dưỡng, lợi dưỡng không 

khởi lên. Vị ấy do không được lợi dưỡng, nên sầu muộn, 

than van, khóc lóc, đập ngực, rơi vào bất tỉnh. Ðây gọi là Tỷ-

kheo sống ham muốn lợi dưỡng, không hăng hái, không phấn 

chấn, không tinh tấn để được lợi dưỡng; không được lợi 

dưỡng, vị ấy sầu muộn, than van, khóc lóc, bỏ rơi diệu pháp.  

5. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo trong khi sống 

nhàn tịnh, không có tinh tấn, khởi lên ước muốn có lợi dưỡng. 

Vị ấy không hăng hái, không phấn chấn không tinh tấn để 

được lợi dưỡng. Dầu vị ấy không hăng hái, không phấn chấn, 

không tinh tấn để được lợi dưỡng, nhưng lợi dưỡng khởi lên. 

Với lợi dưỡng ấy, vị ấy đắm say, phóng dật, rơi vào trạng 

thái đắm say, phóng dật. Ðây gọi là Tỷ-kheo sống muốn lợi 

dưỡng, không hăng hái, không phấn chấn, không tinh tấn để 

được lợi dưỡng; được lợi dưỡng, trở thành đắm say, phóng 

dật, và bỏ rơi diệu pháp.  

6. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo trong khi sống 

nhàn tịnh, không có tinh tấn, khởi lên ước muốn có lợi dưỡng. 

Vị ấy hăng hái, phấn chấn, tinh tấn để được lợi dưỡng. Dầu 

cho vị ấy hăng hái, phấn chấn, tinh tấn để được lợi dưỡng, lợi 

dưỡng không khởi lên. Vị ấy, dầu không được lợi dưỡng, 

không có sầu muộn, không có than van, không có khóc lóc, 

không có đập ngực, không có rơi vào bất tỉnh. Này các Tỷ-

kheo, đây được gọi là Tỷ-kheo sống muốn lợi dưỡng, hăng 

hái, phấn chấn, tinh tấn để được lợi dưỡng; không được lợi 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     279 

 

dưỡng, không có sầu muộn, không có than van, và không bỏ 

rơi diệu pháp.  

7. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo trong khi sống 

nhàn tịnh, không có tinh tấn, khởi lên ước muốn có lợi dưỡng. 

Vị ấy hăng hái, phấn chấn, tinh tấn để được lợi dưỡng. Do vị 

ấy hăng hái, phấn chấn, tinh tấn để được lợi dưỡng, lợi 

dưỡng khởi lên. Với lợi dưỡng ấy, vị ấy không đắm say, 

không phóng dật, không có rơi vào trạng thái đắm say. Này 

các Tỷ-kheo, đây gọi là Tỷ-kheo sống muốn lợi dưỡng, hăng 

hái, phấn chấn, tinh tấn để được lợi dưỡng; được lợi dưỡng, 

không đắm say, không phóng dật, và không bỏ rơi diệu pháp.  

8. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo trong khi sống 

nhàn tịnh, không có tinh tấn, khởi lên ước muốn có lợi dưỡng. 

Vị ấy không hăng hái, không phấn chấn, không tinh tấn để 

được lợi dưỡng. Do vị ấy không hăng hái, không phấn chấn, 

không tinh tấn để được lợi dưỡng, lợi dưỡng không khởi lên. 

Vị ấy dầu không được lợi dưỡng, không có sầu muộn, không 

có than van, không có khóc lóc, không có đập ngực, không 

có rơi vào bất tỉnh. Ðây gọi là Tỷ-kheo sống muốn lợi dưỡng, 

không hăng hái, không phấn chấn, không tinh tấn để được lợi 

dưỡng; không được lợi dưỡng, vị ấy không sầu muộn, không 

than van, không khóc lóc, và không bỏ rơi diệu pháp.  

9. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có Tỷ-kheo trong khi sống 

nhàn tịnh, không có tinh tấn, khởi lên ước muốn có lợi dưỡng. 

Vị ấy không hăng hái, không phấn chấn, không tinh tấn để 

được lợi dưỡng. Dầu cho vị ấy không hăng hái, không phấn 

chấn, không tinh tấn để được lợi dưỡng, lợi dưỡng khởi lên. 

Với lợi dưỡng ấy, vị ấy không đắm say, không phóng dật, 

không có rơi vào trạng thái đắm say. Này các Tỷ-kheo, đây 

gọi là Tỷ-kheo sống muốn lợi dưỡng, không hăng hái, không 

phấn chấn, không tinh tấn để được lợi dưỡng; được lợi 



280     Chương VIII – Tám Pháp 

 

dưỡng, không đắm say, không phóng dật, và không bỏ rơi 

diệu pháp.  

Này các Tỷ-kheo, có tám hạng người này sống có mặt, 

hiện hữu ở đời. 

(II) (62) Vừa Ðủ 

1.- Thành tựu sáu pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

vừa đủ cho tự mình, vừa đủ cho các người khác. Thế nào là 

sáu?  

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo nhanh nhẹn nắm 

được ý nghĩa trong các thiện pháp; là người thọ trì những 

pháp đã được nghe; là người suy tư ý nghĩa các pháp đã được 

thọ trì; sau khi hiểu nghĩa, sau khi hiểu pháp, thực hành pháp, 

tùy pháp; giọng nói dễ nghe, phát âm tốt, lời nói tao nhã, 

phân minh, phát ngôn không bập bẹ, giải thích nghĩa lý xác 

minh; có khả năng thuyết giảng, khích lệ, làm cho phấn khởi, 

làm cho hoan hỷ các đồng Phạm hạnh. Thành tựu sáu pháp 

này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo vừa đủ cho tự mình, vừa đủ 

cho các người khác. 

3. Thành tựu năm pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

vừa đủ cho tự mình, vừa đủ cho các người khác. Thế nào là 

năm?  

4. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo không nhanh nhẹn 

nắm được ý nghĩa trong các thiện pháp; là người thọ trì 

những pháp đã được nghe; là người suy tư ý nghĩa các pháp 

đã được thọ trì; sau khi hiểu nghĩa, sau khi hiểu pháp, thực 

hành pháp, tùy pháp; giọng nói dễ nghe, phát âm tốt, lời nói 

tao nhã, phân minh, phát ngôn không bập bẹ, giải thích nghĩa 

lý xác minh; có khả năng thuyết giảng, khích lệ, làm cho 

phấn khởi, làm cho hoan hỷ các đồng Phạm hạnh.  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     281 

 

Thành tựu năm pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

vừa đủ cho tự mình, vừa đủ cho các người khác. 

5. Thành tựu bốn pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

vừa đủ cho tự mình, không vừa đủ cho các người khác. Thế 

nào là bốn?  

6. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo nhanh nhẹn nắm 

được ý nghĩa trong các thiện pháp; là người thọ trì những 

pháp đã được nghe; là người suy tư ý nghĩa các pháp đã được 

thọ trì; sau khi hiểu nghĩa, sau khi hiểu pháp, thực hành pháp, 

tùy pháp; giọng nói không dễ nghe, phát âm không tốt, lời 

nói không tao nhã, không phân minh, phát ngôn bập bẹ, giải 

thích nghĩa lý không xác minh; không có khả năng thuyết 

giảng, khích lệ, làm cho phấn khởi, làm cho hoan hỷ các 

đồng Phạm hạnh.  

Thành tựu bốn pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

vừa đủ cho tự mình, không vừa đủ cho các người khác. 

7. Thành tựu bốn pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

không vừa đủ cho tự mình, vừa đủ cho các người khác. Thế 

nào là bốn? 

8. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo nhanh nhẹn nắm 

được ý nghĩa trong các thiện pháp; là người thọ trì những 

pháp đã được nghe; không là người suy tư ý nghĩa các pháp 

đã được thọ trì; không có sau khi hiểu nghĩa, sau khi hiểu 

pháp, thực hành pháp, tùy pháp; giọng nói dễ nghe, phát âm 

tốt, lời nói tao nhã, phân minh, phát ngôn không bập bẹ, giải 

thích nghĩa lý xác minh; có khả năng thuyết giảng, khích lệ, 

làm cho phấn khởi, làm cho hoan hỷ các đồng Phạm hạnh.  

Thành tựu bốn pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

không vừa đủ cho tự mình, vừa đủ cho các người khác.  



282     Chương VIII – Tám Pháp 

 

9. Thành tựu ba pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

vừa đủ cho tự mình, không vừa đủ cho các người khác. Thế 

nào là ba?  

10. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo không nhanh 

nhẹn nắm được ý nghĩa trong các thiện pháp; là người thọ trì 

những pháp đã được nghe; là người suy tư ý nghĩa các pháp 

đã được thọ trì; sau khi biết ý nghĩa, sau khi biết pháp, thực 

hành pháp, tùy pháp; giọng nói không dễ nghe, phát âm 

không tốt, lời nói không tao nhã, không phân minh, phát 

ngôn bập bẹ, giải thích nghĩa lý không xác minh; không có 

khả năng thuyết giảng, không khích lệ, làm cho phấn khởi, 

làm cho hoan hỷ các đồng Phạm hạnh.  

Thành tựu ba pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo vừa 

đủ cho tự mình, không vừa đủ cho các người khác. Thế nào 

là ba?  

11. Thành tựu ba pháp này, này các Tỷ-kheo, vừa đủ 

cho các người khác, Tỷ-kheo không vừa đủ cho tự mình. Thế 

nào là ba?  

12. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo không nhanh 

nhẹn nắm được ý nghĩa trong các thiện pháp; là người thọ trì 

những pháp đã được nghe; không là người suy tư ý nghĩa các 

pháp đã được thọ trì; không là người sau khi hiểu nghĩa, sau 

khi hiểu pháp, thực hành pháp, tùy pháp; giọng nói dễ nghe, 

giải thích nghĩa lý xác minh; có khả năng thuyết giảng, làm 

cho hoan hỷ các đồng Phạm hạnh.  

Thành tựu ba pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỳ kheo là 

vừa đủ cho các người khác, Tỷ-kheo không vừa đủ cho tự 

mình. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     283 

 

13. Thành tựu hai pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

vừa đủ cho tự mình, không vừa đủ cho các người khác. Thế 

nào là hai?  

14. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo không nhanh 

nhẹn nắm được ý nghĩa trong các thiện pháp; là người không 

thọ trì những pháp đã được nghe; là người suy tư ý nghĩa các 

pháp đã được thọ trì; là người sau khi hiểu nghĩa, sau khi 

hiểu pháp, thực hành pháp, tùy pháp; giọng nói không dễ 

nghe, giải thích nghĩa lý không xác minh; không có khả năng 

thuyết giảng, làm cho hoan hỷ các đồng Phạm hạnh.  

Thành tựu hai pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo vừa 

đủ cho tự mình, không vừa đủ cho các người khác.  

15. Thành tựu hai pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

vừa đủ cho các người khác, không vừa đủ cho tự mình. Thế 

nào là hai?  

16. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo không nhanh 

nhẹn nắm được ý nghĩa trong các thiện pháp; là người không 

thọ trì những pháp đã được nghe; không suy tư ý nghĩa các 

pháp đã được thọ trì; không có sau khi hiểu nghĩa, sau khi 

hiểu pháp, thực hành pháp, tùy pháp; giọng nói dễ nghe, phát 

âm tốt, lời nói tao nhã, phân minh, phát ngôn không bập bẹ, 

giải thích nghĩa lý xác minh; có khả năng thuyết giảng pháp 

thoại, khích lệ, làm cho phấn khởi, làm cho hoan hỷ các đồng 

Phạm hạnh.  

Thành tựu hai pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo vừa 

đủ cho các người khác, không vừa đủ cho tự mình.  



284     Chương VIII – Tám Pháp 

 

(III) (63) Pháp Lược Thuyết 

1. Rồi một Tỷ-kheo đi đến Thế Tôn; sau khi đến, đảnh 

lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. Ngồi xuống một bên, 

Tỷ-kheo ấy bạch Thế Tôn:  

- Lành thay! bạch Thế Tôn, xin Thế Tôn hãy thuyết pháp 

vắn tắt cho con, sau khi nghe pháp của Thế Tôn, con sẽ sống 

một mình, an tịnh, không phóng dật, nhiệt tâm, tinh cần.  

- Như vậy, ở đây, một số người ngu si, thỉnh cầu Ta, 

sau khi pháp được giảng, họ nghĩ Ta là người họ cần phải đi 

theo.  

- Bạch Thế Tôn, Thế Tôn hãy thuyết pháp vắn tắt cho 

con, Thiện Thệ hãy thuyết pháp vắn tắt. Con có thể hiểu 

được ý nghĩa lời của Thế Tôn thuyết giảng. Con có thể trở 

thành kẻ thừa tự lời Thế Tôn thuyết giảng.  

2.- Vậy này Tỷ-kheo, Thầy cần phải học tập như sau:  

"Nội tâm ta sẽ an trú, khéo vững trú. Các pháp ác, bất 

thiện sanh khởi không có xâm chiếm tâm và không có chân 

đứng". Như vậy, này Tỷ-kheo, Thầy cần phải học tập. 

3. Này Tỷ-kheo, khi nào nội tâm của Thầy được an trú, 

khéo vững trú, các pháp ác, bất thiện sanh khởi xâm chiếm 

tâm và có chân đứng, khi ấy, này Tỷ-kheo, Thầy cần phải 

học tập như sau:  

"Từ tâm giải thoát sẽ được ta tu tập, làm cho sung mãn, 

làm thành cỗ xe, làm thành căn cứ địa, được làm cho kiên trì, 

được làm cho tích tập, được khéo tinh cần thực hành". Như 

vậy, này Tỷ-kheo, Thầy cần phải học tập. 

4. Này Tỷ-kheo, khi nào định này của Thầy được tu tập, 

được làm cho sung mãn như vậy, khi ấy, này Tỷ-kheo, Thầy 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     285 

 

cần phải tu tập định này với tầm với tứ; cần phải tu tập 

không tầm, chỉ với tứ; cần phải tu tập không tầm không tứ; 

cần phải tu tập có hỷ, cần phải tu tập không hỷ; cần phải tu 

tập câu hữu với lạc; cần phải tu tập câu hữu với xả. Này Tỷ-

kheo, khi nào định này của Thầy được tu tập, được làm cho 

sung mãn như vậy, khi ấy này Tỷ-kheo, Thầy cần phải học 

tập như sau:  

"Bi tâm giải thoát sẽ được Thầy tu tập ... Hỷ tâm giải 

thoát sẽ được Thầy tu tập ... Xả tâm giải thoát sẽ được Thầy 

tu tập, làm cho sung mãn, làm thành cỗ xe, làm thành căn cứ 

địa, được làm cho kiên trì, được làm cho tích tập, được khéo 

tinh cần thực hành". Như vậy, này Tỷ-kheo, Thầy cần phải 

học tập. 

5. Này Tỷ-kheo, khi nào định này của Thầy được tu tập, 

được làm cho sung mãn như vậy, khi ấy, này Tỷ-kheo, Thầy 

cần phải tu tập định này với tầm với tứ; cần phải tu tập 

không tầm, chỉ với tứ; cần phải tu tập không tầm không tứ; 

cần phải tu tập có hỷ, cần phải tu tập không hỷ; cần phải tu 

tập câu hữu với lạc; cần phải tu tập câu hữu với xả. Này Tỷ-

kheo, khi nào định này của Thầy được tu tập, được làm cho 

sung mãn như vậy, khi ấy này Tỷ-kheo, Thầy cần phải học 

tập như sau:  

"Ta sẽ sống quán thân trên thân, nhiệt tâm, tỉnh giác, 

chánh niệm, nhiếp phục tham ưu ở đời". Như vậy, này Tỷ-

kheo, Thầy cần phải học tập.  

6. Này Tỷ-kheo, khi nào định này của Thầy được tu tập, 

được làm cho sung mãn như vậy, khi ấy, này Tỷ-kheo, Thầy 

cần phải tu tập định này với tầm với tứ; cần phải tu tập 

không tầm, với tứ; cần phải tu tập không tầm, không tứ; cần 

phải tu tập có hỷ, cần phải tu tập không hỷ; cần phải tu tập 

câu hữu với lạc; cần phải tu tập câu hữu với xả. Này Tỷ-kheo, 



286     Chương VIII – Tám Pháp 

 

khi nào định này của Thầy được tu tập, được làm cho sung 

mãn như vậy, khi ấy này Tỷ-kheo, Thầy cần phải học tập như 

sau:  

"Ta sẽ sống quán thọ trên các cảm thọ ... quán tâm trên 

các tâm ... quán pháp trên các pháp, nhiệt tâm, tỉnh giác, 

chánh niệm, nhiếp phục tham ưu ở đời". Như vậy, này Tỷ-

kheo, Thầy cần phải học tập. 

7. Này Tỷ-kheo, khi nào định này của Thầy được tu tập, 

được làm cho sung mãn như vậy, khi ấy, này Tỷ-kheo, Thầy 

cần phải tu tập định này với tầm với tứ; cần phải tu tập 

không tầm, với tứ; cần phải tu tập không tầm, không tứ; cần 

phải tu tập có hỷ, cần phải tu tập không hỷ; cần phải tu tập 

câu hữu với lạc; cần phải tu tập câu hữu với xả. Này Tỷ-kheo, 

khi nào định này của Thầy được tu tập, được làm cho sung 

mãn như vậy, khi ấy này Tỷ-kheo, chỗ nào, chỗ nào Thầy đi, 

chỗ ấy Thầy đi được an ổn; chỗ nào, chỗ nào Thầy sẽ đứng, 

chỗ ấy Thầy đứng được an ổn; chỗ nào, chỗ nào sẽ Thầy 

ngồi, chỗ ấy Thầy ngồi được an ổn; chỗ nào, chỗ nào Thầy 

sẽ nằm, chỗ ấy Thầy sẽ nằm được an ổn.  

8. Tỷ-kheo ấy, được Thế Tôn giáo giới với bài giáo giới 

này, từ chỗ ngồi, đứng dậy, đảnh lễ Thế Tôn, thân bên hữu 

hướng về Ngài rồi ra đi. Tỷ-kheo ấy sống một mình, thanh 

tịnh, không phóng dật, nhiệt tâm, tinh cần, không bao lâu 

chứng đạt được mục đích mà các thiện nam tử xuất gia, từ bỏ 

gia đình, sống không gia đình. Ðây là vô thượng cứu cánh 

Phạm hạnh, ngay trong hiện tại, tự mình chứng tri với thắng 

trí, chứng ngộ, chứng đạt và an trú. Vị ấy rõ biết: "Sanh đã 

tận, Phạm hạnh đã thành. Những việc nên làm đã làm, không 

còn trở lui trạng thái này nữa". Tỷ-kheo ấy trở thành một vị 

A-la-hán.  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     287 

 

(VI) (64) Tagayà 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Gayasisa. Ở đây, Thế Tôn 

gọi các Tỷ-kheo: "Này các Tỷ-kheo" - "Thưa vâng, bạch Thế 

Tôn. ".  

Các Tỷ-kheo ấy vâng đáp Thế Tôn. Thế Tôn nói như 

sau:  

2.- Này các Tỷ-kheo, trước khi Ta giác ngộ, chưa thành 

Chánh Ðẳng Giác, Ta còn làm Bồ Tát, Ta tưởng tri ánh sáng, 

Ta không thấy sắc. Này các Tỷ-kheo, rồi Ta suy nghĩ: "Nếu 

Ta có thể tưởng tri ánh sáng và Ta có thể thấy được màu sắc, 

như vậy tri kiến của Ta được thanh tịnh hơn lên". Rồi này 

các Tỷ-kheo, sau một thời gian Ta sống không phóng dật, 

nhiệt tâm, tinh cần, Ta tưởng tri ánh sáng và thấy được các 

sắc, nhưng Ta không giao thiệp với chư Thiên ấy, không nói 

chuyện, không thảo luận".  

3. Rồi này các Tỷ-kheo, Ta suy nghĩ như sau: "Nếu Ta 

có thể tưởng tri ánh sáng có thể thấy được các sắc, có thể 

giao thiệp với chư Thiên ấy, có thể nói chuyện, có thể thảo 

luận, như vậy, tri kiến này của Ta được thanh tịnh hơn lên". 

Và này các Tỷ-kheo, sau một thời gian Ta sống không phóng 

dật, nhiệt tâm, tinh cần, tưởng tri ánh sáng và thấy được các 

sắc, và cùng chư Thiên ấy giao thiệp, nói chuyện và thảo 

luận. Nhưng Ta không biết về các chư Thiên ấy: "Chư Thiên 

này thuộc về Thiên chúng này, thuộc về Thiên chúng này".  

4. Rồi này các Tỷ-kheo, Ta suy nghĩ như sau: "Nếu Ta 

tưởng tri ánh sáng, thấy được các sắc, giao thiệp với chư 

Thiên ấy, nói chuyện, thảo luận với chư Thiên ấy và biết 

được về chư Thiên ấy : "Chư Thiên này thuộc về Thiên 

chúng này, thuộc về Thiên chúng này", như vậy, tri kiến này 

của Ta được thanh tịnh hơn ". Rồi này các Tỷ-kheo, sau một 



288     Chương VIII – Tám Pháp 

 

thời gian Ta sống không phóng dật, nhiệt tâm, tinh cần, 

tưởng tri ánh sáng và thấy được các sắc, và cùng chư Thiên 

ấy giao thiệp, nói chuyện, thảo luận với chư Thiên ấy, biết 

được: "Chư Thiên này thuộc về Thiên chúng này, Thiên 

chúng này", nhưng Ta không biết được: "Chư Thiên này do 

quả dị thục của nghiệp này, chết từ đây sanh ra tại chỗ ấy"; 

Ta biết được chư Thiên ấy: "Chư Thiên này do quả dị thục 

của nghiệp này, chết từ đây sanh ra tại chỗ ấy"; nhưng Ta 

không biết được: "Chư Thiên này, do đồ ăn như thế này, cảm 

thọ khổ lạc như thế này"; Ta biết được: "Chư Thiên này, do 

đồ ăn như thế này, cảm thọ khổ lạc như thế này"; nhưng Ta 

không biết được chư Thiên ấy: "Chư Thiên này, tuổi thọ dài 

như thế này, tồn tại lâu dài như thế này", Ta biết được: "Chư 

Thiên này, tuổi thọ dài như thế này, tồn tại lâu dài như thế 

này"; nhưng Ta không biết chư Thiên ấy: "Trước đây Ta có 

cùng ở với chư Thiên này, hay trước đây Ta không cùng ở 

với chư Thiên này? " 

5. Rồi này các Tỷ-kheo, Ta suy nghĩ như sau: "Nếu Ta 

nhận thức được ánh sáng, thấy được các sắc, cùng với chư 

Thiên ấy giao thiệp, nói chuyện, thảo luận, Ta có thể biết 

được chư Thiên ấy: "Chư Thiên này thuộc Thiên chúng này, 

thuộc Thiên chúng này". Ta có thể biết được chư Thiên ấy: 

"Chư Thiên này, do quả dị thục của nghiệp này, chết tại chỗ 

này, sanh tại chỗ ấy". Ta có thể biết được chư Thiên ấy: 

"Chư Thiên này, do ăn đồ ăn như thế này, cảm thọ khổ lạc 

như thế này"; Ta có thể biết được chư Thiên ấy: "Chư Thiên 

này, tuổi thọ dài như thế này, tồn tại lâu dài như thế này"; Ta 

có thể biết được chư Thiên ấy: "Chư Thiên này, trước đây Ta 

có cùng ở với chư Thiên này, hay trước đây Ta không cùng ở 

với chư Thiên này"; như vậy, tri kiến của Ta được thanh tịnh 

hơn trước". Này các Tỷ-kheo, sau một thời gian sống không 

phóng dật, nhiệt tâm, tinh cần, Ta tưởng tri ánh sáng, thấy 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     289 

 

được các sắc, Ta giao thiệp, nói chuyện, thảo luận với các 

chư Thiên ấy, Ta biết được chư Thiên ấy: "Chư Thiên này 

thuộc Thiên chúng này, thuộc Thiên chúng này". Ta biết 

được chư Thiên ấy: "Chư Thiên này, do quả dị thục của 

nghiệp này, chết tại chỗ này, sanh tại chỗ ấy". Ta biết được 

chư Thiên ấy: "Chư Thiên này, do ăn đồ ăn như thế này, cảm 

thọ khổ lạc như thế này"; Ta biết được chư Thiên ấy: "Chư 

Thiên này, tuổi thọ dài như thế này, tồn tại lâu dài như thế 

này"; Ta biết được chư Thiên ấy: "Chư Thiên này, trước đây 

Ta có cùng ở với chư Thiên này, hay trước đây Ta không có 

ở cùng với chư Thiên này".  

6. Này các Tỷ-kheo, cho đến khi nào tri kiến gồm có 

tám diễn tiến và thuộc thượng giới Thiên này không được 

khéo thanh tịnh nơi Ta, thời Ta không có xác chứng trong thế 

giới chư Thiên với Ma giới, Phạm Thiên giới, với quần 

chúng Sa-môn, Bà-la-môn, chư Thiên và loài Người, rằng Ta 

đã chứng ngộ Vô Thượng Chánh Ðẳng Giác. Này các Tỷ-

kheo, cho đến khi nào tri kiến gồm có tám diễn tiến và thuộc 

thượng giới Thiên này được khéo thanh tịnh nơi ta, thời Ta 

có xác chứng trong thế giới chư Thiên với Ma giới, Phạm 

Thiên giới, với quần chúng Sa-môn, Bà-la-môn, chư Thiên 

và loài Người, rằng Ta đã chứng ngộ Vô Thượng Chánh 

Ðẳng Giác. Tri kiến khởi lên nơi Ta: "Bất động là tâm giải 

thoát của Ta. Ðây là đời sống cuối cùng, không còn tái sanh 

nữa".  

(V) (65) Thắng Xứ 

1.- Này các Tỷ-kheo, có tám thắng xứ này. Thế nào là 

tám?  

2. Một vị tưởng tri nội sắc, thấy các loại ngoại sắc, có 

hạn lượng đẹp xấu. Vị ấy tưởng tri rằng: "Sau khi nhiếp 

thắng chúng, ta biết, ta thấy. Ðó là thắng xứ thứ nhất.  



290     Chương VIII – Tám Pháp 

 

3. Một vị tưởng tri nội sắc, thấy các loại ngoại sắc, 

không có hạn lượng đẹp xấu. Vị ấy tưởng tri rằng: "Sau khi 

nhiếp thắng chúng, ta biết, ta thấy. Ðó là thắng xứ thứ hai.  

4. Một vị tưởng tri vô sắc ở nội tâm, thấy các loại ngoại 

sắc hạn lượng đẹp xấu. Vị ấy tưởng tri rằng: "Sau khi nhiếp 

thắng chúng, ta biết, ta thấy. Ðó là thắng xứ thứ ba.  

5. Một vị tưởng tri vô sắc ở nội tâm, thấy các loại ngoại 

sắc vô lượng đẹp xấu. Vị ấy tưởng tri rằng: "Sau khi nhiếp 

thắng chúng, ta biết, ta thấy. Ðó là thắng xứ thứ tư.  

6. Một vị tưởng tri vô sắc ở nội tâm, thấy các loại ngoại 

sắc màu xanh, sắc màu xanh, tướng sắc xanh, hình sắc xanh, 

ánh sáng xanh. Vị ấy tưởng tri rằng: "Sau khi nhiếp thắng 

chúng, ta biết, ta thấy. Ðó là thắng xứ thứ năm.  

7. Một vị tưởng tri vô sắc ở nội tâm, thấy các loại ngoại 

sắc màu vàng, sắc màu vàng, tướng sắc vàng, hình sắc vàng, 

ánh sáng vàng. Vị ấy tưởng tri rằng: "Sau khi nhiếp thắng 

chúng, ta biết, ta thấy. Ðó là thắng xứ thứ sáu.  

8. Một vị tưởng tri vô sắc ở nội tâm, thấy các loại ngoại 

sắc màu đỏ, sắc màu đỏ, tướng sắc đỏ, hình sắc đỏ, ánh sáng 

đỏ. Vị ấy tưởng tri rằng: "Sau khi nhiếp thắng chúng, ta biết, 

ta thấy. Ðó là thắng xứ thứ bảy.  

9. Một vị tưởng tri vô sắc ở nội tâm, thấy các loại ngoại 

sắc màu trắng, sắc màu trắng, tướng sắc trắng, hình sắc trắng, 

ánh sáng trắng. Vị ấy tưởng tri rằng: "Sau khi nhiếp thắng 

chúng, ta biết, ta thấy. Ðó là thắng xứ thứ năm.  

Này các Tỷ-kheo, những pháp này là tám thắng xứ.  

(VI) (66) Các Giải Thoát  

1.- Này các Tỷ-kheo, có tám giải thoát này. Thế nào là 

tám?  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     291 

 

2. "Tự mình có sắc, thấy các sắc". Ðó là giải thoát thứ 

nhất. 

3. "Tưởng tri nội sắc là vô sắc, thấy các ngoại sắc". Ðó 

là giải thoát thứ hai. 

4. "Chú tâm trên suy tưởng (sắc là) tịnh". Ðó là giải 

thoát thứ ba. 

5. "Vượt khỏi hoàn toàn sắc tướng, chấm dứt các tưởng 

đối ngại, không tác ý đến các tưởng khác biệt, với suy tư: 

"Hư không là vô biên", chứng và trú Không vô biên xứ. Ðó 

là giải thoát thứ tư. 

6. "Vượt khỏi hoàn toàn Hư không vô biên xứ, với suy 

tư: "Thức là vô biên", chứng và trú Thức vô biên xứ. Ðó là 

giải thoát thứ năm.  

7. "Vượt khỏi hoàn toàn Thức vô biên xứ, với suy tư: 

"Không có vật gì", chứng và trú Vô sở hữu xứ. Ðó là giải 

thoát thứ sáu.  

8. "Vượt khỏi hoàn toàn Vô sở hữu xứ, chứng và trú 

Phi tưởng phi phi tưởng xứ. Ðó là giải thoát thứ bảy.  

9. "Vượt khỏi hoàn toàn Phi tưởng phi phi tưởng xứ, 

chứng và trú Diệt thọ tưởng. Ðó là giải thoát thứ tám.  

Này các Tỷ-kheo, có tám giải thoát này.  

(VII) (67) Phi Thánh Ngôn 

1. - Này các Tỷ-kheo, có tám phi thánh ngôn này. Thế 

nào là tám?  

2. Không thấy nói thấy, không nghe nói nghe, không 

nghĩ nói nghĩ, không biết nói biết, thấy nói không thấy, nghe 

nói không nghe, nghĩ nói không nghĩ, biết nói không biết.  



292     Chương VIII – Tám Pháp 

 

Này các Tỷ-kheo, đây là tám phi Thánh ngôn. 

 (VIII) (68) Thánh Ngôn 

1. - Này các Tỷ-kheo, có tám thánh ngôn này. Thế nào 

là tám?  

2. Không thấy nói không thấy, không nghe nói không 

nghe, không nghĩ nói không nghĩ, không biết nói không biết, 

thấy nói thấy, nghe nói nghe, nghĩ nói nghĩ, biết nói biết.  

Này các Tỷ-kheo, đây là tám Thánh ngôn. 

(IX) (69) Các Hội Chúng 

1. - Này các Tỷ-kheo, có tám hội chúng này. Thế nào là 

tám?  

2. Hội chúng Sát-đế-lỵ, hội chúng Bà-la-môn, hội 

chúng gia chủ, hội chúng Sa-môn, hội chúng Bốn Thiên 

vương, hội chúng cõi trời Ba mươi ba, hội chúng Màra, hội 

chúng Phạm thiên.  

3. Này các Tỷ-kheo, Ta nhớ rằng Ta đã đi đến hàng 

trăm hội chúng Sát-đế-lỵ. Tại đấy, Ta lúc trước có hội họp, 

lúc trước có nói chuyện, lúc trước có thảo luận; Tại đấy, 

dung sắc của họ như thế nào, dung sắc của Ta trở thành như 

của họ; giọng nói của họ như thế nào, giọng nói của Ta trở 

thành như của họ. Và Ta, với pháp thoại, thuyết giảng, khích 

lệ, làm cho phấn khởi, làm cho hoan hỷ. Khi Ta nói, họ 

không biết Ta là ai. Họ nói: "Người nói này là ai, Thiên nhân 

hay loài Người? ". Sau khi thuyết giảng với pháp thoại, 

thuyết giảng, khích lệ, làm cho phấn khởi, làm cho hoan hỷ, 

Ta biến mất. Khi Ta biến mất, họ không biết Ta là ai. Họ nói: 

"Người biến mất này là ai, Thiên nhân hay loài Người? " 

4. Này các Tỷ-kheo, Ta nhớ rằng Ta đã đi đến hàng 

trăm hội chúng Bà-la-môn, ... hàng trăm hội chúng Gia 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     293 

 

chủ, ... hàng trăm hội chúng Sa-môn, ... hàng trăm hội chúng 

Bốn Thiên vương, ... hàng trăm hội chúng cõi Trời Ba mươi 

ba,... hàng trăm hội chúng Màra.... hàng trăm hội chúng 

Phạm thiên. Tại đấy, Ta lúc trước có hội họp, lúc trước có 

nói chuyện, lúc trước có thảo luận; tại đấy dung sắc của họ 

như thế nào, dung sắc của Ta trở thành như của họ; giọng nói 

của họ như thế nào, giọng nói của Ta trở thành như của họ. 

Và Ta, với pháp thoại, thuyết giảng, khích lệ, làm cho phấn 

khởi, làm cho hoan hỷ. Khi Ta nói, họ không biết Ta là ai. 

Họ nói: "Người nói này là ai, Thiên nhân hay loài Người? ". 

Sau khi thuyết giảng với pháp thoại, khích lệ, làm cho phấn 

khởi, làm cho hoan hỷ, Ta biến mất. Khi Ta biến mất, họ 

không biết Ta là ai. Họ nói: "Người biến mất này là ai, Thiên 

nhân hay loài Người? " 

Này các Tỷ-kheo, đây là tám hội chúng.  

(X) (70) Ðộng Ðất  

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Vesàli, tại Ðại Lâm, ở ngôi 

nhà có nóc nhọn. Rồi Thế Tôn vào buổi sáng đắp y, đem theo 

y và bát, vào Vesàli để khất thực. Sau khi đi khất thực, ăn 

xong và trên đường khất thực trở về, Ngài nói với Tôn giả 

Ananda:  

2. - Này Ananda, hãy lấy tọa cụ, chúng ta sẽ đi đến 

Càpàla để nghỉ trưa. 

- Thưa vâng, bạch Thế Tôn.  

Tôn giả Ananda vâng đáp Thế Tôn, lấy tọa cụ và đi 

theo sau lưng Thế Tôn.  

3. Thế Tôn đi đến đền Càpàla, sau khi đến, Ngài ngồi 

trên chỗ đã soạn sẵn. Sau khi ngồi, Thế Tôn nói với Tôn giả 

Ananda:  



294     Chương VIII – Tám Pháp 

 

4. - Này Ananda, khả ái thay Vesàli! Khả ái thay đền 

Udena! Khả ái thay đền Gotamaka! Khả ái thay đền 

Bahuputtaka! Khả ái thay đền Sattamba! Khả ái thay đền 

Sàrandada! Khả ái thay đền Càpàla! Này Ananda, những ai 

đã tu tập bốn thần túc, làm cho sung mãn, làm thành cỗ xe, 

làm thành căn cứ địa, kiên trì, tích tập, khéo thực hành, nếu 

muốn, này Ananda, người ấy có thể sống một kiếp hay một 

phần kiếp còn lại. Này Ananda, nay Như Lai đã tu tập bốn 

thần túc, làm cho sung mãn, làm thành cỗ xe, làm thành căn 

cứ địa, kiên trì, tích tập, khéo thực hành. Này Ananda, nếu 

muốn Như Lai có thể sống một kiếp hay một phần kiếp còn 

lại. 

Như vậy, Tôn giả Ananda không thể nhận hiểu sự gợi ý 

quá rõ ràng của Thế Tôn, sự hiện tướng quá rõ ràng của Thế 

Tôn, Tôn giả không thỉnh cầu Thế Tôn: "Bạch Thế Tôn, Thế 

Tôn hãy ở lại cho đến trọn kiếp, Thiện Thệ hãy ở lại cho đến 

trọn kiếp vì lợi ích cho chúng sanh, vì hạnh phúc cho chúng 

sanh, vì lòng thương tưởng cho đời, vì lợi ích, vì hạnh phúc, 

vì an lạc cho chư Thiên và loài người ", vì tâm của Tôn giả bị 

Ma vương ám ảnh.  

5. Lần thứ hai Thế Tôn ... lần thứ ba, Thế Tôn nói với 

Tôn giả Ananda:  

6. - Này Ananda, khả ái thay Vesàli! Khả ái thay đền 

Udena! Khả ái thay đền Gotamaka! Khả ái thay đền 

Bahuputtaka! Khả ái thay đền Sattamba! Khả ái thay đền 

Sàrandada! Khả ái thay đền Càpàla! Này Ananda, những ai 

đã tu tập bốn thần túc, làm cho sung mãn, làm thành cỗ xe, 

làm thành căn cứ địa, kiên trì, tích tập, khéo thực hành, nếu 

muốn, này Ananda, người ấy có thể sống đến một kiếp hay 

một phần kiếp còn lại. Này Ananda, Như Lai đã tu tập bốn 

thần túc, làm cho sung mãn, làm thành cỗ xe, làm thành căn 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     295 

 

cứ địa, kiên trì, tích tập, khéo thực hành. Này Ananda, nếu 

muốn Như Lai có thể sống một kiếp hay một phần kiếp còn 

lại. 

Như vậy, Tôn giả Ananda không thể nhận hiểu sự gợi ý 

quá rõ ràng của Thế Tôn, sự hiện tướng quá rõ ràng của Thế 

Tôn, Tôn giả không thỉnh cầu Thế Tôn: "Bạch Thế Tôn, Thế 

Tôn hãy ở lại cho đến trọn kiếp, Thiện Thệ hãy ở lại cho đến 

trọn kiếp vì lợi ích cho chúng sanh, vì hạnh phúc cho chúng 

sanh, vì lòng thương tưởng cho đời, vì lợi ích, vì hạnh phúc, 

vì an lạc cho chư Thiên và loài người ", vì tâm của Tôn giả bị 

Ác Ma ám ảnh.  

7. Rồi Thế Tôn nói với Tôn giả Ananda:  

- Này Ananda, hãy đi và làm những gì Thầy nghĩ là 

phải thời.  

- Xin vâng, bạch Thế Tôn.  

Tôn giả Ananda vâng lời Thế Tôn, từ chỗ ngồi đứng 

dậy, đảnh lễ Ngài, thân bên hữu hướng về Thế Tôn rồi ra đi, 

ngồi xuống một gốc cây, không xa Thế Tôn.  

8. Rồi Tôn giả Ananda ra đi chưa bao lâu, Ác ma nói 

với Thế Tôn:  

- Bạch Thế Tôn, nay Thế Tôn hãy diệt độ. Thiện Thệ 

hãy diệt độ. Bạch Thế Tôn, nay đã đến thời Thế Tôn diệt độ. 

Bạch Thế Tôn, đây là lời Thế Tôn đã nói: "Này Ác ma, Ta sẽ 

không diệt độ cho đến khi nào những Tỷ-kheo của Ta chưa 

trở thành những đệ tử tinh thông, có huấn luyện, có tin tưởng, 

đạt được an ổn khỏi khổ ách, nghe nhiều, thọ trì pháp, thực 

hành pháp và tùy pháp, sở hành chơn chánh, hành trì theo 

pháp; sau khi học hỏi như bậc Sư trưởng của mình, chưa 

tuyên bố, thuyết giảng trình bày xác định, khai minh, phân 



296     Chương VIII – Tám Pháp 

 

tích, và giải thích rõ ràng chánh pháp; khi có tà đạo khởi lên, 

chưa có thể bác bỏ, hàng phục với chánh pháp, chưa có thể 

thuyết pháp thần diệu".  

Bạch Thế Tôn, nay những Tỷ-kheo của Thế Tôn đã trở 

thành những đệ tử tinh thông, có huấn luyện, có tin tưởng, 

đạt được an ổn khỏi khổ ách, nghe nhiều, thọ trì pháp, thực 

hành pháp và tùy pháp, sở hành chơn chánh, hành trì theo 

pháp; sau khi học hỏi như bậc Sư trưởng của mình, chưa 

tuyên bố, thuyết giảng trình bày xác định, khai minh, phân 

tích, và giải thích rõ ràng chánh pháp; khi có tà đạo khởi lên, 

đã có thể bác bỏ, hàng phục với chánh pháp, có thể thuyết 

pháp thần diệu". Bạch Thế Tôn, nay Thế Tôn hãy diệt độ. 

Bạch Thế Tôn, Thiện Thệ hãy diệt độ. Bạch Thế Tôn, đây là 

lời Thế Tôn đã nói: "Này Ác ma, Ta sẽ không diệt độ cho 

đến khi nào những Tỷ-kheo của Ta chưa trở thành những đệ 

tử tinh thông, có huấn luyện, có tin tưởng ... khi nào những 

nam cư sĩ của Ta chưa trở thành, ... khi nào những nữ cư sĩ 

của Ta chưa trở thành những đệ tử tinh thông, có huấn luyện, 

có tin tưởng, đạt được an ổn khỏi khổ ách, nghe nhiều, thọ trì 

pháp, thực hành pháp và tùy pháp, sở hành chơn chánh, hành 

trì theo pháp; sau khi học hỏi như bậc Sư trưởng của mình, 

chưa tuyên bố, thuyết giảng trình bày xác định, khai minh, 

phân tích, và giải thích rõ ràng chánh pháp; khi nào có tà đạo 

khởi lên, chưa có thể bác bỏ, hàng phục với chánh pháp, 

chưa có thể thuyết pháp thần diệu". 

Bạch Thế Tôn, nay những cư sĩ của Thế Tôn đã trở 

thành đệ tử tinh thông, có huấn luyện, có tin tưởng, đạt được 

an ổn khỏi khổ ách, nghe nhiều, thọ trì pháp, thực hành pháp 

và tùy pháp, sở hành chơn chánh, hành trì theo pháp; sau khi 

học hỏi giáo lý đã có thể tuyên bố, thuyết giảng trình bày xác 

định, khai minh, phân tích, và giải thích rõ ràng Chánh pháp; 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     297 

 

khi có tà đạo khởi lên, đã có thể bác bỏ, hàng phục với chánh 

pháp, có thể thuyết pháp thần diệu". 

Bạch Thế Tôn, nay Thế Tôn hãy diệt độ! Thiện Thệ hãy 

diệt độ! Bạch Thế Tôn, nay đã đến thời Thế Tôn diệt độ! 

Bạch Thế Tôn, đây là lời Thế Tôn đã nói: "Này Ác ma, Ta sẽ 

không diệt độ khi nào Phạm hạnh Ta giảng dạy chưa thịnh 

đạt, phát triển, quảng bá, biến mãn, phổ biến, khéo thuyết 

giảng cho chư Thiên và loài Người ".  

Nay bạch Thế Tôn, Phạm hạnh Thế Tôn giảng dạy 

được thịnh đạt, phát triển, quảng bá, biến mãn, phổ biến, 

khéo thuyết giảng cho chư Thiên và loài Người. Nay Thế 

Tôn hãy diệt độ! Thiện Thệ hãy diệt độ. Bạch Thế Tôn, nay 

đã đến thời Thế Tôn diệt độ!  

- Này Ác ma hãy yên tâm, không bao lâu Như Lai sẽ 

diệt độ. Sau ba tháng bắt đầu từ hôm nay, Như Lai sẽ diệt độ!  

9. Và tại đền Càpàla, Thế Tôn chánh niệm, tỉnh giác, từ 

bỏ thọ hành (không duy trì mạng sống lâu hơn nữa). Khi Thế 

Tôn từ bỏ thọ hành, thời đại địa chấn động ghê rợn, tóc lông 

dựng ngược, sấm trời vang dậy. Lúc bấy giờ, Thế Tôn hiểu ý 

nghĩa sự kiện này, liền thốt ra lời cảm hứng như sau:  

Mạng sống có hạn hay vô hạn 

Tu sĩ từ bỏ không kéo dài 

Nội tâm an lạc, trú Thiền định 

Như thoát áo giáp tự ngã mang. 

10. Lúc bấy giờ, Tôn giả Ananda suy nghĩ: "Thật là lớn, 

đất chấn động này. Thật là to lớn, đất chấn động này, đại địa 

chấn động ghê rợn, tóc lông dựng ngược và sấm trời vang 

dậy. Do nhân gì, do duyên gì, đại địa chấn động hiển lộ như 

vậy? " 



298     Chương VIII – Tám Pháp 

 

Rồi Tôn giả Ananda đi đến Thế Tôn; sau khi đến, đảnh 

lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. Ngồi xuống một bên, 

bạch Thế Tôn:  

- Thật là lớn, đất chấn động này. Thật là to lớn, đất 

chấn động này, đại địa chấn động ghê rợn, tóc lông dựng 

ngược và sấm trời vang dậy. Bạch Thế Tôn, do nhân gì, do 

duyên gì, đại địa chấn động hiển lộ như vậy?  

11. - Này Ananda, có tám nhân, có tám duyên, khiến 

đại địa chấn động. Thế nào là tám?  

12. Này Ananda, đại địa này thiết lập trên nước, nước ở 

trên gió và gió ở trên hư không. Này Ananda, đến thời gió 

lớn khởi lên, khi gió lớn thổi lên nước rung động, và khi 

nước rung động thì quả đất rung động. Ðó là nhân thứ nhất, 

duyên thứ nhất, đại địa chấn động.  

13. Lại nữa, này Ananda, có Sa-môn hay Bà-la-môn có 

thần thông, tâm được tự tại, hay hàng chư Thiên có đại thần 

thông, có đại uy lực; những vị này tu tập địa tưởng có hạn, 

thủy tưởng vô lượng, vị ấy có thể khiến quả đất này rung 

động, chuyển động, chấn động mạnh. Này Ananda, đó là 

nhân thứ hai, duyên thứ hai, khiến đại địa chấn động.  

14. Lại nữa, này Ananda, khi Bồ-tát từ bỏ thân chư 

Thiên Tusità (Ðâu-xuất), chánh niệm, tỉnh giác, nhập vào 

mẫu thai, khi ấy quả đất này rung động, chuyển động, chấn 

động mạnh. Này Ananda, đó là nhân thứ ba, duyên thứ ba, 

khiến đại địa chấn động.  

15. Lại nữa, này Ananda, khi Bồ-tát, chánh niệm, tỉnh 

giác, ra khỏi mẫu thai; khi ấy quả đất này rung động, chuyển 

động, chấn động mạnh. Này Ananda, đó là nhân thứ tư, 

duyên thứ tư, khiến đại địa chấn động.  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     299 

 

16. Lại nữa, này Ananda, khi Như Lai chứng ngộ Vô 

thượng Chánh Ðẳng Giác; khi ấy quả đất này rung động, 

chuyển động, chấn động mạnh. Này Ananda, đó là nhân thứ 

năm, duyên thứ năm, khiến đại địa chấn động.  

17. Lại nữa, này Ananda, khi Như Lai chuyển bánh xe 

Pháp; khi ấy quả đất này rung động, chuyển động, chấn động 

mạnh. Này Ananda, đó là nhân thứ sáu, duyên thứ sáu, khiến 

đại địa chấn động.  

18. Lại nữa, này Ananda, khi Như Lai chánh niệm, tỉnh 

giác, từ bỏ không duy trì mạng sống (thọ hành); khi ấy quả 

đất này rung động, chuyển động, chấn động mạnh. Này 

Ananda, đó là nhân thứ bảy, duyên thứ bảy, khiến đại địa 

chấn động.  

19. Lại nữa, này Ananda, khi Như Lai nhập Vô dư 

Niết-bàn; khi ấy quả đất này rung động, chuyển động, chấn 

động mạnh. Này Ananda, đó là nhân thứ tám, duyên thứ tám, 

khiến đại địa chấn động.  

Này Ananda, có tám nhân này, tám duyên này khiến đại 

địa chấn động.  

  

 

VIII. Phẩm Song Ðôi 

(I) (71) Lòng Tin (1) 

1. - Này các Tỷ-kheo, một Tỷ-kheo có lòng tin nhưng 

không có giới; như vậy, vị ấy không đầy đủ chi phần này. Do 

vậy, cần làm đầy đủ chi phần ấy: "Làm thế nào để ta được 

đầy đủ cả lòng tin và giới?". Và này các Tỷ-kheo, khi nào 



300     Chương VIII – Tám Pháp 

 

Tỷ-kheo có lòng tin và giới, như vậy, chi phần ấy được đầy 

đủ. 

2. Này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo có lòng tin, có giới, 

nhưng không nghe nhiều; như vậy, vị ấy không đầy đủ chi 

phần này. Do vậy, cần phải làm đầy đủ chi phần ấy: "Làm 

thế nào để ta được đầy đủ cả lòng tin, giới và nghe nhiều?" 

Và này các Tỷ-kheo, khi nào Tỷ-kheo có lòng tin, có giới và 

có nghe nhiều; như vậy chi phần ấy đã được đầy đủ. 

3. Này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo có lòng tin, có giới, có 

nghe nhiều, nhưng không thuyết pháp... có thuyết pháp 

nhưng không sống với hội chúng... sống với hội chúng 

nhưng không vô úy thuyết pháp cho hội chúng... vô úy 

thuyết pháp cho hội chúng, nhưng với bốn Thiền thuộc tăng 

thượng tâm, hiện tại lạc trú, chứng được có khó khăn, chứng 

được có mệt nhọc, chứng được có phí sức...; với bốn Thiền 

thuộc tăng thượng tâm, hiện tại lạc trú, chứng được không 

khó khăn, chứng được không mệt nhọc, chứng được không 

phí sức, nhưng không đoạn diệt các lậu hoặc, ngay trong hiện 

tại, tự mình với thắng trí chứng ngộ, chứng đạt và an trú vô 

lậu tâm giải thoát, tuệ giải thoát; như vậy, vị ấy không đầy đủ 

chi phần này. Do vậy cần phải làm cho đầy đủ chi phần ấy : 

"Làm thế nào để ta được đầy đủ lòng tin, có giới, có nghe 

nhiều, có thuyết pháp, có sống với hội chứng, có vô úy 

thuyết pháp cho hội chúng, với bốn Thiền thuộc tăng thượng 

tâm, hiện tại lạc trú, chứng được không khó khăn, chứng 

được không mệt nhọc, chứng được không phí sức, do đoạn 

diệt các lậu hoặc, ngay trong hiện tại, tự mình với thắng trí 

chứng ngộ, chứng đạt và an trú vô lậu tâm giải thoát, tuệ giải 

thoát?" Khi nào, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo có lòng tin, có 

giới, có nghe nhiều, có thuyết pháp, có sống với hội chúng, 

có vô úy thuyết pháp cho hội chúng, với bốn Thiền thuộc 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     301 

 

tăng thượng tâm, hiện tại lạc trú, chứng được không khó 

khăn, chứng được không mệt nhọc, chứng được không phí 

sức; do diệt tận các lậu hoặc, ngay trong hiện tại, với thắng 

trí tự mình chứng ngộ, chứng đạt và an trú vô lậu tâm giải 

thoát, tuệ giải thoát; như vậy, vị ấy được đầy đủ chi phần ấy. 

Thành tựu tám pháp này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

được tịnh tín hoàn toàn và được viên mãn về mọi phương 

diện. 

(II) (72) Lòng Tin (2) 

1. - Này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo có lòng tin, nhưng 

không có giới; như vậy, vị ấy không đầy đủ chi phần này. Do 

vậy, cần phải làm cho đầy đủ chi phần ấy: "Làm thế nào để 

ta có lòng tin và có giới?" Và này các Tỷ-kheo, khi nào Tỷ-

kheo có lòng tin và có giới; như vậy chi phần ấy đã được đầy 

đủ. 

2. Này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo có lòng tin, có giới, 

nhưng không nghe nhiều... có nghe nhiều nhưng không 

thuyết pháp... có thuyết pháp nhưng không sống với hội 

chúng... sống với hội chúng nhưng không vô úy thuyết pháp 

cho hội chúng... vô úy thuyết pháp cho hội chúng, nhưng đối 

với các tịch tịnh giải thoát, vượt qua các sắc thuộc vô sắc ấy, 

không sống với thân thấm nhuần...; Ðối với các tịch tịnh giải 

thoát vượt qua các sắc thuộc vô sắc ấy, sống với thân thấm 

nhuần; nhưng không đoạn diệt các lậu hoặc, ngay trong hiện 

tại, tự mình chứng ngộ với thắng trí, chứng đạt và an trú vô 

lậu tâm giải thoát, tuệ giải thoát; như vậy, vị ấy không đầy đủ 

chi phần này. Do vậy, cần phải làm cho đầy đủ chi phần ấy: 

"Làm thế nào để ta có được lòng tin, có giới, có nghe nhiều, 

là vị thuyết pháp sống với hội chúng, vô úy thuyết pháp cho 

hội chúng, với các tịch tịnh giải thoát vượt qua các sắc thuộc 

vô sắc ấy, sống với thân thấm nhuần, do đoạn diệt các lậu 



302     Chương VIII – Tám Pháp 

 

hoặc,... chứng ngộ, chứng đạt và an trú?" Cho đến khi nào, 

này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo có lòng tin, có giới, nghe nhiều, 

thuyết pháp, sống với hội chúng, vô úy thuyết pháp cho hội 

chúng, đối với các tịch tịnh giải thoát vượt qua các sắc thuộc 

vô sắc ấy, sống với thân thấm nhuần, do đoạn diệt các lậu 

hoặc, ... chứng ngộ, chứng đạt và an trú; như vậy, vị ấy được 

đầy đủ chi phần ấy. 

Thành tựu tám chi phần này, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

được tịnh tín hoàn toàn và được viên mãn về mọi phương 

diện. 

(III) (73) Niệm Chết (1) 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Nàtika, tại Ginjakàvasatha. 

Tại đấy, Thế Tôn gọi các Tỷ-kheo: "Này các Tỷ-kheo". 

"Thưa vâng, bạch Thế Tôn". 

Các Tỷ-kheo ấy vâng đáp Thế Tôn. Thế Tôn nói như 

sau: 

2. - Niệm chết, này các Tỷ-kheo, được tu tập, được làm 

sung mãn, có quả lớn, có lợi ích lớn, nhập vào bất tử, cứu 

cánh là bất tử. Này các Tỷ-kheo, các Thầy hãy tu tập niệm 

chết. 

3. Ðược nói như vậy, một Tỷ-kheo bạch Thế Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, con có tu tập niệm chết. 

- Này các Tỷ-kheo, Thầy tu tập niệm chết như thế nào? 

- Ở đây, bạch Thế Tôn, con suy nghĩ như sau: "Mong 

rằng ta sống ngày và đêm tác ý đến lời dạy của Thế Tôn". 

Con đã làm nhiều như vậy. Như vậy, bạch Thế Tôn, con tu 

tập niệm chết. 

4. Một Tỷ-kheo khác bạch Thế Tôn: 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     303 

 

- Bạch Thế Tôn, con cũng tu tập niệm chết. 

- Này các Tỷ-kheo, Thầy tu tập niệm chết như thế nào? 

- Ở đây, bạch Thế Tôn, con suy nghĩ như sau: "Mong 

rằng ta sống trọn ngày, tác ý đến lời dạy của Thế Tôn". Con 

đã làm nhiều như vậy. Như vậy, bạch Thế Tôn, con tu tập 

niệm chết. 

5. Một Tỷ-kheo khác bạch Thế Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, con cũng tu tập niệm chết. 

- Này Tỷ-kheo, Thầy tu tập niệm chết như thế nào? 

- Ở đây, bạch Thế Tôn, con suy nghĩ như sau: "Mong 

rằng ta sống trọn nửa ngày tác ý đến lời dạy của Thế Tôn". 

Con đã làm nhiều như vậy. Như vậy, bạch Thế Tôn, con tu 

tập niệm chết. 

6. Một Tỷ-kheo khác bạch Thế Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, con cũng tu tập niệm chết. 

- Này Tỷ-kheo, Thầy tu tập niệm chết như thế nào? 

- Ở đây, bạch Thế Tôn, con suy nghĩ như sau: "Mong 

rằng, cho đến khi nào ta còn ăn một phần đồ ăn khất thực, 

cho đến khi ấy, ta tác ý đến lời dạy của Thế Tôn". Con đã 

làm nhiều như vậy. Như vậy, bạch Thế Tôn, con tu tập niệm 

chết. 

7. Một Tỷ-kheo khác bạch Thế Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, con cũng tu tập niệm chết. 

- Này Tỷ-kheo, Thầy tu tập niệm chết như thế nào? 

- Ở đây, bạch Thế Tôn, con suy nghĩ như sau: "Mong 

rằng, cho đến khi nào ta còn ăn nửa phần đồ ăn khất thực, 

cho đến khi ấy, ta tác ý đến lời dạy của Thế Tôn". Con đã 



304     Chương VIII – Tám Pháp 

 

làm nhiều như vậy. Như vậy, bạch Thế Tôn, con tu tập niệm 

chết. 

8. Một Tỷ-kheo khác bạch Thế Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, con cũng tu tập niệm chết. 

- Này Tỷ-kheo, Thầy tu tập niệm chết như thế nào? 

- Ở đây, bạch Thế Tôn, con suy nghĩ như sau: "Mong 

rằng, cho đến khi nào ta còn ăn và nuốt bốn, năm miếng đồ 

ăn, cho đến khi ấy, ta tác ý đến lời dạy của Thế Tôn". Con đã 

làm nhiều như vậy. Như vậy, bạch Thế Tôn, con tu tập niệm 

chết. 

9. Một Tỷ-kheo khác bạch Thế Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, con cũng tu tập niệm chết. 

- Này Tỷ-kheo, Thầy tu tập niệm chết như thế nào? 

- Ở đây, bạch Thế Tôn, con suy nghĩ như sau: "Mong 

rằng, cho đến khi nào ta còn ăn và nuốt một miếng đồ ăn, 

cho đến khi ấy, ta tác ý đến lời dạy của Thế Tôn". Con đã 

làm nhiều như vậy. Như vậy, bạch Thế Tôn, con tu tập niệm 

chết. 

10. Một Tỷ-kheo khác bạch Thế Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, con cũng tu tập niệm chết. 

- Này Tỷ-kheo, Thầy tu tập niệm chết như thế nào? 

- Ở đây, bạch Thế Tôn, con suy nghĩ như sau: "Cho đến 

khi nào sau khi thở vào, ta thở ra, hay sau khi thở ra, ta thở 

vào, cho đến khi ấy, ta tác ý đến lời dạy của Thế Tôn". Con 

đã làm nhiều như vậy. Như vậy, bạch Thế Tôn, con tu tập 

niệm chết.  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     305 

 

11. Ðược nghe nói như vậy, Thế Tôn nói với các Tỷ-

kheo ấy: 

- Này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo này tu tập niệm chết như 

sau: "Mong rằng ta sống ngày và đêm, tác ý đến lời dạy của 

Thế Tôn. Ta đã làm nhiều như vậy". 

- Này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo này tu tập niệm chết như 

sau: "Mong rằng ta sống trọn ngày tác ý đến lời dạy của Thế 

Tôn, ta đã làm nhiều như vậy. Này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

này tu tập niệm chết như sau: "Mong rằng ta sống trọn nửa 

ngày tác ý đến lời dạy của Thế Tôn, ta đã làm nhiều như 

vậy". Này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo này tu tập niệm chết như 

sau: "Mong rằng ta sống trọn nửa ngày tác ý đến lời dạy của 

Thế Tôn, ta đã làm nhiều như vậy". Này các Tỷ-kheo, Tỷ-

kheo này tu tập niệm chết như sau: "Mong rằng cho đến khi 

nào ta còn ăn phần đồ ăn khất thực, cho đến khi ấy, ta tác ý 

đến lời dạy của Thế Tôn. Ta đã làm nhiều như vậy". Này các 

Tỷ-kheo, Tỷ-kheo này tu tập niệm chết như sau: "Mong rằng 

cho đến khi nào ta còn ăn nửa phần đồ ăn khất thực, cho đến 

khi ấy, ta tác ý đến lời dạy của Thế Tôn. Ta đã làm nhiều như 

vậy". Này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo này tu tập niệm chết như 

sau: "Mong rằng cho đến khi nào ta còn ăn và nuốt bốn, năm 

miếng đồ ăn, cho đến khi ấy, ta tác ý đến lời dạy của Thế 

Tôn. Ta đã làm nhiều như vậy"... Này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo 

này tu tập niệm chết như sau: "Mong rằng cho đến khi nào 

khi thở vào, ta thở ra, hay sau khi thở ra, ta thở vào, cho đến 

khi ấy, ta tác ý đến lời dạy của Thế Tôn. Ta đã làm nhiều như 

vậy". Này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo ấy được gọi là những vị 

sống không phóng dật, tu tập rất sắc sảo niệm chết để đoạn 

diệt các lậu hoặc. Do vậy, này các Tỷ-kheo, cần phải tu học 

như sau: "Hãy sống không phóng dật. Ta sẽ tu tập một cách 

sắc sảo niệm chết, để đoạn diệt các lậu hoặc". 



306     Chương VIII – Tám Pháp 

 

Như vậy, này các Tỷ-kheo, các Thầy cần phải học tập. 

(IV) (74) Niệm Chết (2) 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Nàtika, tại Ginjakàvasatha. 

Tại đấy, Thế Tôn nói với các Tỷ-kheo: 

- Niệm chết, này các Tỷ-kheo, được tu tập, được làm 

cho sung mãn, có quả lớn, có lợi ích lớn, nhập vào bất tử, 

cứu cánh là bất tử. Vậy tu tập niệm chết như thế nào, làm cho 

sung mãn niệm chết như thế nào để đưa đến quả lớn, lợi ích 

lớn, nhập vào bất tử, cứu cánh bất tử? 

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo khi ngày vừa tàn 

và đêm vừa an trú, suy tư như sau: "Các nhân duyên đem đến 

cái chết cho ta rất nhiều: con rắn có thể cắn ta; con bò cạp có 

thể cắn ta; hay con rít có thể cắn ta. Do vậy, ta có thể mệnh 

chung; như vậy sẽ chướng ngại cho ta. Ta có thể vấp ngã và 

té xuống. Cơm ta ăn có thể làm ta mắc bệnh khi ăn, hay mật 

có thể khuấy động ta, đàm có thể khuấy động ta. Các gió như 

kiếm có thể khuấy động ta. Người có thể công kích ta, hay 

phi nhân có thể công kích ta, do vậy có thể làm ta mệnh 

chung. Như vậy sẽ là chướng ngại cho ta". Này các Tỷ-kheo, 

Tỷ-kheo ấy cần phải suy xét như sau: "Nếu ta còn có những 

pháp ác, bất thiện chưa được đoạn tận, nếu ta lỡ mệnh chung 

đêm nay, chúng có thể là chướng ngại cho ta". Này các Tỷ-

kheo, nếu Tỷ-kheo trong khi suy xét như vậy, biết được như 

sau: "Ta có những pháp ác, bất thiện chưa được đoạn tận, 

nếu ta lỡ mệnh chung đêm nay, chúng có thể là chướng ngại 

cho ta", thời này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo ấy, để đoạn tận các 

pháp ác, bất thiện ấy, cần phải tận lực tác động ước muốn, 

tinh tấn, tinh cần, nỗ lực, không có thối chuyển chánh niệm 

và tỉnh giác. Ví như, này các Tỳ Kheo, áo bị cháy hay đầu bị 

cháy, thời để dập tắt áo ấy hay đầu ấy, cần phải tận lực tác 

động ước muốn, tinh tấn tinh cần nỗ lực, không có thối 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     307 

 

chuyển, chánh niệm và tỉnh giác. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, 

Tỷ-kheo ấy, để đoạn tận các ác, bất thiện pháp ấy, cần phải 

tận lực tác động ước muốn, tinh tấn, tinh cần, nỗ lực, không 

có thối chuyển, chánh niệm, và tỉnh giác. Nếu Tỷ-kheo ấy, 

trong khi suy xét, biết được như sau: "Ta không có những 

pháp ác, bất thiện chưa đoạn tận, nếu ta lỡ mệnh chung đêm 

nay, chúng có thể là chướng ngại cho ta". Này các Tỷ-kheo, 

Tỷ-kheo ấy cần phải sống hoan hỷ hân hoan, ngày đêm cần 

phải học tập trong các thiện pháp. 

3. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo khi đêm vừa tàn và 

ngày vừa an trú, suy tư như sau: "Các nhân duyên đem đến 

cái chết cho ta rất nhiều: con rắn có thể cắn ta; con bò cạp có 

thể cắn ta; hay con rít có thể cắn ta. Do vậy, ta có thể mệnh 

chung. Như vậy sẽ là chướng ngại cho ta. Ta có thể vấp ngã 

và té xuống. Cơm ta ăn có thể làm ta mắc bệnh khi ăn, hay 

mật có thể khuấy động ta, hay đàm có thể khuấy động ta. Các 

gió như kiếm có thể khuấy động ta. Người hay phi nhân có 

thể công kích ta. Và như vậy có thể làm ta mệnh chung. Như 

vậy sẽ là chướng ngại cho ta." 

Này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo ấy cần phải suy xét như sau: 

"Nếu ta còn những pháp ác, bất thiện chưa được đoạn tận, 

nếu ta lỡ mệnh chung trong ngày, chúng có thể là chướng 

ngại cho ta". Này các Tỷ-kheo, nếu Tỷ-kheo trong khi suy 

xét như vậy biết được như sau: "Ta có những pháp ác, bất 

thiện chưa được đoạn tận, nếu ta lỡ mệnh chung ngày hôm 

nay, chúng có thể là chướng ngại cho ta". Này các Tỷ-kheo, 

Tỷ-kheo ấy, để đoạn tận các pháp ác, bất thiện ấy, cần phải 

tận lực tác động ước muốn, tinh cần, tinh tấn, nỗ lực không 

có thối chuyển, chánh niệm và tỉnh giác. Ví như, này các Tỳ 

Kheo, áo bị cháy hay đầu bị cháy, thời để dập tắt áo ấy hay 

đầu ấy, cần phải tận lực tác động ước muốn, tinh tấn tinh cần 



308     Chương VIII – Tám Pháp 

 

nỗ lực, không có thối chuyển, chánh niệm và tỉnh giác. Cũng 

vậy, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo ấy để đoạn tận các ác, bất 

thiện pháp ấy, cần phải tận lực tác động ước muốn, tinh tấn, 

tinh cần, nỗ lực, không có thối chuyển, chánh niệm và tỉnh 

giác. Nếu vị Tỷ-kheo ấy, trong khi suy xét biết được như sau: 

"Ta có những pháp ác, bất thiện chưa được đoạn tận, nếu ta 

lỡ mệnh chung ngày hôm nay, chúng có thể là chướng ngại 

cho ta". Này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo ấy cần phải sống hoan hỷ, 

hân hoan, ngày đêm cần phải học tập trong các thiện pháp. 

Này các Tỷ-kheo, niệm về chết tu tập như vậy làm cho 

sung mãn như vậy, được quả lớn, được lợi ích lớn, thể nhập 

vào bất tử, cứu cánh là bất tử. 

(V) (75) Ðầy Ðủ (1) 

1. - Này các Tỷ-kheo, có tám đầy đủ này. Thế nào là 

tám? 

2. Ðầy đủ tháo vát, đầy đủ phòng hộ, làm bạn với thiện, 

sống thăng bằng điều hòa, đầy đủ lòng tin, đầy đủ giới, đầy 

đủ bố thí, đầy đủ trí tuệ. 

Này các Tỷ-kheo, có tám đầy đủ này. 

Tháo vát trong công việc, 

Không phóng dật nhanh nhẹn, 

Sống đời sống thăng bằng, 

Giữ tài sản thâu được, 

Có tín, đầy đủ giới, 

Bố thí, không xan tham, 

Rửa sạch đường thượng đạo, 

An toàn trong tương lai, 

Ðây chính là tám pháp, 

Bậc tín chủ tầm cầu, 

Bậc chân thật tuyên bố, 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     309 

 

Ðưa đến lạc hai đời, 

Hạnh phúc cho hiện tại, 

Và an lạc tương lai, 

Ðây trú xứ gia chủ, 

Bố thí tăng công đức. 

(VI) (76) Ðầy Ðủ (2) 

1. - Này các Tỷ-kheo, có tám đầy đủ này. Thế nào là 

tám? 

2. Ðầy đủ tháo vát, đầy đủ phòng hộ, làm bạn với thiện, 

sống thăng bằng điều hòa, đầy đủ lòng tin, đầy đủ giới, đầy 

đủ bố thí, đầy đủ trí tuệ. Này các Tỷ-kheo, có tám đầy đủ này. 

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là đầy đủ về tháo vát? 

3. Ở đây, này các Tỷ-kheo, thiện nam tử phàm làm 

nghề gì để sinh sống, hoặc nghề nông, hoặc đi buôn, hoặc 

nuôi bò, hoặc làm người bắn cung, hoặc làm việc cho vua, 

hoặc bất cứ nghề gì, trong nghề ấy, người ấy thiện xảo, 

không biết mệt, biết suy tư phương tiện vừa đủ để tự làm và 

điều khiển người khác làm. Này các Tỷ-kheo, đây gọi là đầy 

đủ tháo vát. Và này các Tỷ-kheo, thế nào là đầy đủ phòng hộ? 

4. Ở đây, này các Tỷ-kheo, những tài sản của thiện nam 

tử, do tháo vát tinh tấn thâu hoạch được, do sức mạnh cánh 

tay chất chứa được, do mồ hôi đổ ra đúng pháp, thâu hoạch 

được đúng pháp, vị ấy gìn giữ chúng, phòng hộ và bảo vệ. 

Làm thế nào các tài sản này của ta không bị vua mang đi, 

không bị trộm cướp mang đi, không bị lửa đốt, không bị 

nước cuốn trôi, không bị các người con thừa tự không khả ái 

cướp đoạt. Này các Tỷ-kheo, đây gọi là đầy đủ phòng hộ. Và 

này các Tỷ-kheo, thế nào là làm bạn với thiện? 

5. Ở đây, này các Tỷ-kheo, thiện nam tử sống tại làng 

hay tại thị trấn. Tại đấy có những gia chủ, hay con người gia 



310     Chương VIII – Tám Pháp 

 

chủ, những người trẻ được nuôi lớn trong giới đức, hay 

những người lớn tuổi được lớn lên trong giới đức, đầy đủ 

lòng tin, đầy đủ giới đức, đầy đủ bố thí, đầy đủ trí tuệ, vị ấy 

giao thiệp, nói chuyện, thảo luận với những người ấy. Với 

những người đầy đủ lòng tin, vị ấy theo học đầy đủ lòng tin; 

với những người đầy đủ bố thí, vị ấy theo học đầy đủ bố thí; 

với những người đầy đủ trí tuệ, vị ấy theo học đầy đủ trí tuệ. 

Này các Tỷ-kheo, đây gọi là làm bạn với thiện. Và này các 

Tỷ-kheo, thế nào là sống thăng bằng điều hòa? 

6. Ở đây, này các Tỷ-kheo, thiện nam tử sau khi biết tài 

sản nhập, sau khi biết tài sản xuất, sinh sống một cách thăng 

bằng điều hòa, không quá phung phí, không quá bỏn xẻn. 

Người ấy suy nghĩ: "Ðây là tiền nhập của ta, sau khi trừ đi 

tiền xuất, còn lại như sau: không phải là tiền xuất của ta, sau 

khi trừ tiền nhập, còn lại như vậy". Ví như, này các Tỷ-kheo, 

người cầm cân hay đệ tử người cầm cân, sau khi cầm cân, 

biết rằng: "Với chừng ấy, cân nặng xuống; hay với chừng ấy, 

cân bổng lên". Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, thiện nam tử sau 

khi biết tài sản nhập, sau khi biết tài sản xuất, sinh sống một 

cách điều hòa, không quá phung phí, không quá bỏn xẻn, 

người ấy nghĩ rằng: "Ðây là tiền nhập của ta, sau khi trừ đi 

tiền xuất còn lại như vậy; không phải là tiền xuất của ta, sau 

khi trừ đi tiền nhập, còn lại như vậy". Này các Tỷ-kheo, nếu 

thiện nam tử này, tiền nhập vào ít, nhưng sống nếp sống rộng 

rãi (hoang phí), thời người ta nói về người ấy như sau: 

"Người thiện nam tử này ăn tài sản của người ấy như người 

ăn trái cây sung". Này các Tỷ-kheo, nếu người thiện nam tử 

này có tiền nhập lớn, nhưng sống nếp sống cơ cực, thời 

người ta sẽ nói về người ấy như sau: "Người thiện nam tử 

này sẽ chết như người chết đói". Khi nào, này các Tỷ-kheo, 

sau khi biết tài sản nhập, sau khi biết tài sản xuất, sống nếp 

sống thăng bằng điều hòa, không quá phung phí, không quá 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     311 

 

bỏn xẻn, nghĩ rằng: "Như vậy, tiền nhập của ta, sau khi trừ đi 

tiền xuất, còn lại như vậy; không phải là tiền xuất, sau khi trừ 

tiền nhập, còn lại như vậy". Này các Tỷ-kheo, đây gọi là nếp 

sống thăng bằng, điều hòa. Và này các Tỷ-kheo, thế nào là 

đầy đủ lòng tin? 

7. Ở đây, này các Tỷ-kheo, thiện nam tử có lòng tin, tin 

tưởng ở sự giác ngộ của Như Lai: "Ðây là Thế Tôn... bậc 

Ðạo Sư của chư Thiên và loài Người, Phật, Thế Tôn". Này 

các Tỷ-kheo, đây gọi là đầy đủ lòng tin. Và này các Tỷ-kheo, 

thế nào là đầy đủ giới? 

8. Ở đây, này các Tỷ-kheo, thiện nam tử từ bỏ sát sanh... 

từ bỏ không đắm say rượu men, rượu nấu. Này các Tỷ-kheo, 

đây gọi là đầy đủ giới. Và này các Tỷ-kheo, thế nào là đầy đủ 

bố thí? 

9. Ở đây, này các Tỷ-kheo, thiện nam tử sống ở gia 

đình, với tâm không bị cấu uế xan tham chi phối, bố thí rộng 

rãi, với bàn tay rộng mở, vui thích từ bỏ, sẵn sàng để được 

yêu cầu, vui thích chia xẻ vật bố thí. Này các Tỷ-kheo, đây 

gọi là đầy đủ bố thí. Và này các Tỷ-kheo, thế nào là đầy đủ, 

trí tuệ? 

10. Ở đây, này các Tỷ-kheo, thiện nam tử có trí tuệ, 

thành tựu trí tuệ về sanh diệt, với Thánh thể nhập (quyết 

trạch), chơn chánh, chấm dứt khổ đau. Này các Tỷ-kheo, đây 

gọi là đầy đủ trí tuệ. 

Tháo vát trong công việc, 

Không phóng dật, nhanh nhẹn, 

Sống đời sống thăng bằng, 

Giữ tài sản thâu được, 

Có tín, đầy đủ giới, 

Bố thí không xan tham, 



312     Chương VIII – Tám Pháp 

 

Rửa sạch đường thượng đạo, 

An toàn trong tương lai, 

Ðây chính là tám pháp, 

Bậc tín chủ tầm cầu, 

Bậc chân thật tuyên bố, 

Ðưa đến lạc hai đời, 

Hạnh phúc cho hiện tại, 

Và an lạc tương lai, 

Ðây trú xứ gia chủ, 

Bố thí tăng công đức. 

(VII) (77) Dục 

1. Tại đấy, Tôn giả Sàriputta gọi các Tỷ-kheo: "Này các 

Hiền giả Tỷ-kheo". 

- Thưa Hiền giả. 

Các Tỷ-kheo ấy vâng đáp Tôn giả Sàriputta. Tôn giả 

Sàriputta nói như sau: 

2. - Này các Hiền giả, có tám hạng người này có mặt, 

hiện hữu ở đời. Thế nào là tám? 

3. Ở đây, này các Hiền giả, Tỷ-kheo trong khi sống 

nhàn tịnh, không có tinh tấn, khởi lên ước muốn có lợi dưỡng. 

Vị ấy hăng hái, phấn chấn, tinh tấn để được lợi dưỡng. Dầu 

cho vị ấy hăng hái, phấn chấn, tinh tấn để được lợi dưỡng, 

nhưng lợi dưỡng không đến. Do không được lợi dưỡng, vị ấy 

sầu muộn, than van, khóc lóc, đập ngực, rơi vào bất tỉnh. 

Này các Hiền giả, vị ấy được gọi là Tỷ-kheo sống ham muốn 

lợi dưỡng, hăng hái, phấn chấn, tinh tấn để được lợi dưỡng; 

không được lợi dưỡng, vị ấy sầu muộn, than khóc, bỏ rơi 

diệu pháp. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     313 

 

4. Ở đây, này các Hiền giả, có Tỷ-kheo trong khi sống 

nhàn tịnh, không có tinh tấn, khởi lên ước muốn có lợi dưỡng. 

Vị ấy hăng hái, phấn chấn, tinh tấn để được lợi dưỡng. Do 

hăng hái, phấn chấn, tinh tấn để được lợi dưỡng, lợi dưỡng 

khởi lên. Với lợi dưỡng ấy, vị ấy đắm say, phóng dật, rơi vào 

tình trạng đắm say, phóng dật. Ðây gọi là Tỷ-kheo sống ham 

muốn lợi dưỡng, hăng hái, phấn chấn, tinh tấn để được lợi 

dưỡng; được lợi dưỡng, trở thành đắm say, phóng dật và bỏ 

rơi diệu pháp. 

5. Ở đây, này các Hiền giả, có Tỷ-kheo trong khi sống 

nhàn tịnh không có tinh tấn, khởi lên ước muốn có lợi dưỡng. 

Vị ấy không hăng hái, không phấn chấn, không tinh tấn để 

được lợi dưỡng. Do vị ấy không hăng hái, không phấn chấn, 

không tinh tấn, lợi dưỡng không khởi lên. Vị ấy do không 

được lợi dưỡng, nên sầu muộn, than van, khóc lóc, đập ngực, 

rơi vào bất tỉnh. Ðây gọi là Tỷ-kheo sống ham muốn lợi 

dưỡng, không hăng hái, không phấn chấn, không tinh tấn để 

được lợi dưỡng; không được lợi dưỡng, nên sầu muộn, than 

van và bỏ rơi diệu pháp. 

6. Ở đây, này các Hiền giả, có Tỷ-kheo trong khi sống 

nhàn tịnh, không có tinh tấn, khởi lên ước muốn có lợi dưỡng. 

Vị ấy không hăng hái, không phấn chấn, không tinh tấn để 

được lợi dưỡng. Dầu vị ấy không hăng hái, không phấn chấn, 

không tinh tấn để được lợi dưỡng, lợi dưỡng khởi lên. Với 

lợi dưỡng ấy, vị ấy đắm say phóng dật, rơi vào trạng thái 

đắm say, phóng dật. Này các Tỷ-kheo, đây gọi là Tỷ-kheo 

sống ham muốn lợi dưỡng, không hăng hái, không phấn chấn, 

không tinh tấn để được lợi dưỡng; được lợi dưỡng, bị đắm 

say, bị phóng dật và bỏ rơi diệu pháp. 

7. Ở đây, này các Hiền giả, có Tỷ-kheo trong khi sống 

nhàn tịnh, không có tinh tấn, khởi lên ước muốn có lợi dưỡng. 



314     Chương VIII – Tám Pháp 

 

Vị ấy hăng hái, phấn chấn, tinh tấn để được lợi dưỡng. Dầu 

cho vị ấy hăng hái, phấn chấn, tinh tấn để được lợi dưỡng, lợi 

dưỡng không khởi lên. Vị ấy dầu không được lợi dưỡng, 

không sầu muộn, không than van, không khóc lóc, không đập 

ngực, không rơi vào bất tỉnh. Này các Hiền giả, đây gọi là 

Tỷ-kheo, sống ham muốn lợi dưỡng, hăng hái, phấn chấn, 

tinh tấn để được lợi dưỡng; không được lợi dưỡng, không 

sầu muộn, không than van, và không bỏ rơi diệu pháp. 

8. Ở đây, này các Hiền giả, có Tỷ-kheo trong khi sống 

nhàn tịnh, không có tinh tấn, khởi lên ước muốn có lợi dưỡng, 

vị ấy hăng hái, phấn chấn, tinh tấn để được lợi dưỡng. Do vị 

ấy hăng hái, phấn chấn, tinh tấn để được lợi dưỡng, lợi 

dưỡng khởi lên. Với lợi dưỡng ấy, vị ấy không đắm say, 

không phóng dật, vị ấy không có rơi vào đắm say, phóng dật. 

Này các Hiền giả, đây gọi là Tỷ-kheo sống ham muốn lợi 

dưỡng, hăng hái, phấn chấn, tinh tấn để được lợi dưỡng; 

được lợi dưỡng, không đắm say, không phóng dật, không bỏ 

rơi diệu pháp. 

9. Ở đây, này các Hiền giả, trong khi sống nhàn tịnh, 

không có tinh tấn, khởi lên ước muốn có lợi dưỡng. Vị ấy 

không hăng hái, không phấn chấn, không tinh tấn để được lợi 

dưỡng. Do vị ấy không hăng hái, không phấn chấn, không 

tinh tấn, lợi dưỡng không khởi lên. Vị ấy dầu không được lợi 

dưỡng, không sầu muộn, không than van, không khóc lóc, 

không đập ngực, không rơi vào bất tỉnh. Này các Hiền giả, 

đây gọi là Tỷ-kheo sống ước muốn lợi dưỡng, không hăng 

hái, không phấn chấn, không tinh tấn để được lợi dưỡng; 

không được lợi dưỡng, không sầu muộn, không than van, 

không bỏ rơi diệu pháp. 

10. Ở đây, này các Hiền giả, có Tỷ-kheo trong khi sống 

nhàn tịnh, không có tinh tấn, khởi lên ước muốn có lợi dưỡng. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     315 

 

Vị ấy không hăng hái, không phấn chấn, không tinh tấn để 

được lợi dưỡng. Dầu cho vị ấy không hăng hái, không phấn 

chấn, không tinh tấn để được lợi dưỡng, lợi dưỡng khởi lên. 

Vị ấy, với lợi dưỡng ấy, không đắm say, không phóng dật, 

không rơi vào trạng thái đắm say phóng dật. Này các Hiền 

giả, đây gọi là Tỷ-kheo sống ham muốn lợi dưỡng, không 

hăng hái, không phấn chấn, không tinh tấn để được lợi dưỡng; 

được lợi dưỡng, không đắm say, không phóng dật, không bỏ 

rơi diệu pháp. 

Này các Hiền giả, có tám hạng người này sống có mặt, 

hiện hữu ở đời. 

 (VIII) (78) Vừa Ðủ 

1. Tại đấy, Tôn giả Sàriputta gọi các Tỷ-kheo: 

- Này chư Hiền, thành tựu sáu pháp, Tỷ-kheo là vừa đủ 

cho tự mình, là vừa đủ cho các kẻ khác. Thế nào là sáu? 

2. Ở đây, này các Hiền giả, Tỷ-kheo nhanh nhẹn nắm 

được ý nghĩa trong các thiện pháp; là người thọ trì những 

pháp đã được nghe; là người suy tư ý nghĩa các pháp đã được 

thọ trì; sau khi biết ý nghĩa các pháp đã được thọ trì; sau khi 

biết ý nghĩa, sau khi biết pháp, thực hành pháp và tùy pháp; 

giọng nói dễ nghe, phát âm tốt, lời nói tao nhã, phân minh, 

phát ngôn không bập bẹ, giải thích nghĩa lý minh xác; có khả 

năng thuyết giảng, khích lệ, làm cho phấn khởi, làm cho 

hoan hỷ các vị đồng Phạm hạnh. Thành tựu sáu pháp này, 

này các Hiền giả, Tỷ-kheo là vừa đủ cho tự mình, là vừa đủ 

cho các người khác. 

3. Thành tựu năm pháp, này các Hiền giả, Tỷ-kheo là 

vừa đủ cho tự mình, là vừa đủ cho các người khác. Thế nào 

là năm? 



316     Chương VIII – Tám Pháp 

 

4. Ở đây, này các Hiền giả, Tỷ-kheo không nhanh nhẹn 

nắm được ý nghĩa trong các thiện pháp; là người thọ trì các 

pháp được nghe; là người suy tư ý nghĩa các pháp đã được 

thọ trì; sau khi hiểu nghĩa; sau khi hiểu pháp, thực hành pháp 

và tùy pháp; giọng nói dễ nghe...; làm cho hoan hỷ các vị 

đồng Phạm hạnh. 

Thành tựu năm pháp, này các Hiền giả, Tỷ-kheo là vừa 

đủ cho tự mình, là vừa đủ cho người khác. 

5. Thành tựu bốn pháp, này các Hiền giả, Tỷ-kheo là 

vừa đủ cho tự mình, không vừa đủ cho các kẻ khác. Thế nào 

là bốn? 

6. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo nhanh nhẹn, nắm 

được ý nghĩa trong các thiện pháp; là người thọ trì các pháp 

được nghe; là người suy tư ý nghĩa các pháp đã được thọ trì; 

sau khi hiểu nghĩa; sau khi hiểu pháp, thực hành pháp và tùy 

pháp; giọng nói không dễ nghe; phát âm không tốt, lời nói 

không tao nhã, không phân minh, phát ngôn bập bẹ, giải 

thích lý không minh xác; không có khả năng thuyết giảng, 

khích lệ, làm cho phấn khởi, làm cho hoan hỷ các vị đồng 

Phạm hạnh. 

Thành tựu bốn pháp, này các Hiền giả, Tỷ-kheo là vừa 

đủ cho tự mình, không vừa đủ cho các kẻ khác. 

7. Thành tựu bốn pháp, này các Hiền giả, Tỷ-kheo là 

vừa đủ cho các kẻ khác, không vừa đủ cho tự mình. Thế nào 

là bốn? 

8. Ở đây, này các Hiền giả, Tỷ-kheo nhanh nhẹn nắm 

được ý nghĩa trong các thiện pháp; là người thọ trì các pháp 

đã được nghe; không là người suy tư ý nghĩa các pháp đã 

được thọ trì; không có sau khi hiểu nghĩa; sau khi hiểu pháp, 

thực hành pháp và tùy pháp; giọng nói dễ nghe; phát âm tốt, 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     317 

 

lời nói tao nhã, phân minh, phát minh không bập bẹ, giải 

thích lý minh xác; có khả năng thuyết giảng, khích lệ, làm 

cho phấn khởi, làm cho hoan hỷ các vị đồng Phạm hạnh. 

Thành tựu bốn pháp này, này các Hiền giả, Tỷ-kheo là 

vừa đủ cho các người khác, không vừa đủ cho tự mình. 

9. Thành tựu ba pháp, này các Hiền giả, Tỷ-kheo là vừa 

đủ cho tự mình, không vừa đủ cho kẻ khác. Thế nào là ba? 

10. Ở đây, này các Hiền giả, Tỷ-kheo không nhanh 

nhẹn nắm được ý nghĩa trong các thiện pháp; là người thọ trì 

các pháp đã được nghe; là người suy tư ý nghĩa các pháp đã 

được thọ trì; sau khi hiểu nghĩa; sau khi hiểu pháp, thực hành 

pháp và tùy pháp; giọng nói không dễ nghe ... giải thích 

nghĩa lý không minh xác; không có khả năng thuyết giảng... 

làm cho hoan hỷ các vị đồng Phạm hạnh. 

Thành tựu ba pháp này, này các Hiền giả, Tỷ-kheo là 

vừa đủ cho tự mình, không vừa đủ cho các kẻ khác 

11. Thành tựu ba pháp, này các Hiền giả, Tỷ-kheo là 

vừa đủ cho các kẻ khác, không vừa đủ cho tự mình. Thế nào 

là ba? 

12. Ở đây, này các Hiền giả, Tỷ-kheo không nhanh 

nhẹn nắm được ý nghĩa trong các thiện pháp; là người thọ trì 

các pháp đã được nghe; không là người suy tư ý nghĩa các 

pháp đã được thọ trì; không là người sau khi hiểu nghĩa; sau 

khi hiểu pháp, thực hành pháp và tùy pháp; giọng nói dễ 

nghe ... giải thích nghĩa lý minh xác; có khả năng thuyết 

giảng ... làm cho hoan hỷ các vị đồng Phạm hạnh. 

Thành tựu ba pháp này, này các Hiền giả, Tỷ-kheo là 

vừa đủ cho các kẻ khác, không vừa đủ cho tự mình. 



318     Chương VIII – Tám Pháp 

 

13. Thành tựu hai pháp, này các Hiền giả, Tỷ-kheo là 

vừa đủ cho tự mình, không vừa đủ cho người khác. Thế nào 

là hai? 

14. Ở đây, này các Hiền giả, Tỷ-kheo không nhanh 

nhẹn nắm được ý nghĩa trong các thiện pháp; không là người 

thọ trì các pháp đã được nghe; là người suy tư ý nghĩa các 

pháp đã được thọ trì; là người sau khi hiểu nghĩa; sau khi 

hiểu pháp, thực hành pháp và tùy pháp; giọng nói không dễ 

nghe ... giải thích nghĩa lý không minh xác; không có khả 

năng thuyết giảng... làm cho hoan hỷ các vị đồng Phạm hạnh. 

Thành tựu hai pháp này, này các Hiền giả, Tỷ-kheo là 

vừa đủ cho tự mình, không vừa đủ cho các người khác. 

15. Thành tựu hai pháp, này các Hiền giả, Tỷ-kheo là 

vừa đủ cho các kẻ khác, không vừa đủ cho tự mình. Thế nào 

là hai? 

16. Ở đây, này các Hiền giả, Tỷ-kheo không nhanh 

nhẹn nắm được ý nghĩa trong các thiện pháp; không là người 

thọ trì các pháp đã được nghe; không suy tư ý nghĩa các pháp 

đã được thọ trì; không là người sau khi hiểu nghĩa; sau khi 

hiểu pháp, thực hành pháp và tùy pháp; giọng nói dễ nghe, 

phát âm tốt, lời nói tao nhã, phân minh, phát ngôn không bập 

bẹ, giải thích nghĩa lý minh xác; có khả năng thuyết giảng 

pháp thoại, khích lệ, làm cho phấn khởi, làm cho hoan hỷ các 

vị đồng Phạm hạnh. 

Thành tựu hai pháp này, này các Hiền giả, Tỷ-kheo là 

vừa đủ cho người khác, không vừa đủ cho tự mình. 

(IX) (79) Thối Ðọa 

1. - Này các Tỷ-kheo, có tám pháp này đưa Tỷ-kheo 

hữu học đến thối đọa. Thế nào là tám? 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     319 

 

2. Ưa thích công việc, ưa thích nói chuyện, ưa thích ngủ 

nghỉ, ưa thích hội chúng, không phòng hộ các căn, không tiết 

độ trong ăn uống, ưa thích giao thiệp, ưa thích hý luận. 

Này các Tỷ-kheo, tám pháp này đưa Tỷ-kheo hữu học 

đến thối đọa. 

3. Này các Tỷ-kheo, có tám pháp này đưa Tỷ-kheo hữu 

học đến không thối đọa. Thế nào là tám pháp? 

4. Không ưa thích công việc, không ưa thích nói 

chuyện, không ưa thích ngủ nghỉ, không ưa thích hội chúng, 

các căn được phòng hộ, tiết độ trong ăn uống, không ưa thích 

giao thiệp, không ưa thích hý luận. 

Này các Tỷ-kheo, có tám pháp này đưa Tỷ-kheo hữu 

học đến không thối đọa. 

(X) (80) Tám Căn Cứ Ðể Biếng Nhác và Tinh Tấn 

1. Này các Tỷ-kheo, có tám căn cứ này để biếng nhác. 

Thế nào là tám? 

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo có việc phải làm, 

vị ấy nghĩ: "Có việc ta sẽ phải làm. Nhưng nếu ta làm, thời 

thân sẽ mệt mỏi, vậy ta hãy nằm xuống". Vị ấy nằm xuống, 

không cố gắng tinh tấn để đạt được những gì chưa đạt, để 

chứng đắc những gì chưa chứng đắc, để chứng ngộ những gì 

chưa chứng ngộ. Này các Tỷ-kheo, đây là căn cứ biếng nhác 

thứ nhất. 

3. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo có việc phải làm. 

Vị ấy suy nghĩ: "Có việc ta đã làm, do ta đã làm, thân bị mệt 

mỏi, vậy ta hãy nằm xuống". Vị ấy nằm xuống, không cố 

gắng tinh tấn để đạt những gì chưa đạt, để chứng đắc những 

gì chưa chứng đắc, để chứng ngộ những gì chưa chứng ngộ. 

Này các Tỷ-kheo, đây là căn cứ biếng nhác thứ hai. 



320     Chương VIII – Tám Pháp 

 

4. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, có con đường Tỷ-kheo cần 

phải đi. Vị ấy suy nghĩ: "Có con đường ta sẽ phải đi. Nếu ta 

đi, thời thân sẽ mệt mỏi, vậy ta hãy nằm xuống". Vị ấy nằm 

xuống, không cố gắng... chưa chứng ngộ. Này các Tỷ-kheo, 

đây là căn cứ biếng nhác thứ ba. 

5. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, có con đường Tỷ-kheo đã 

đi. Vị ấy suy nghĩ: "Ta đã đi con đường. Do ta đã đi con 

đường, nên thân bị mệt mỏi, vậy ta hãy nằm xuống". Vị ấy 

nằm xuống, không cố gắng... chưa chứng ngộ. Này các Tỷ-

kheo, đây là căn cứ biếng nhác thứ tư. 

6. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo đi khất thực 

trong làng hay trong thị trấn, không nhận được các đồ ăn loại 

thô hay tế, đầy đủ như ý muốn. Vị ấy suy nghĩ: "Ta đi khất 

thực trong làng hay trong thị trấn, không nhận được các đồ 

ăn loại thô hay tế, đầy đủ như ý muốn. Nay thân ta mệt mỏi, 

không có thể chịu đựng. Vậy ta hãy nằm xuống". Vị ấy nằm 

xuống, không cố gắng... chưa chứng ngộ. Này các Tỷ-kheo, 

đây là căn cứ biếng nhác thứ năm. 

7. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo đi khất thực 

trong làng hay trong thị trấn, nhận được các đồ ăn loại thô 

hay tế, đầy đủ như ý muốn. Vị ấy suy nghĩ: "Ta đi khất thực 

trong làng hay trong thị trấn, nhận được các đồ ăn loại thô 

hay tế, đầy đủ như ý muốn. Nay thân ta nặng nề, không có 

thể chịu đựng, nặng nề như loại đậu bị ngâm nước. Vậy ta 

hãy nằm xuống". Vị ấy nằm xuống, không cố gắng... chưa 

chứng ngộ. Này các Tỷ-kheo, đây là căn cứ biếng nhác thứ 

sáu. 

8. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo bị bệnh nhẹ. Vị 

ấy suy nghĩ: "Nay bệnh nhẹ này khởi lên nơi ta, có lý do để 

nằm xuống, vậy ta hãy nằm xuống". Vị ấy nằm xuống, không 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     321 

 

cố gắng... chưa chứng ngộ. Này các Tỷ-kheo, đây là căn cứ 

biếng nhác thứ bảy. 

9. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo đau bệnh mới 

khỏi, mới khỏi bệnh không bao lâu, vị ấy suy nghĩ: "Ta đau 

bệnh mới khỏi, mới khỏi bệnh không bao lâu, thân ta do 

bệnh bị yếu, không có thể chịu đựng, vậy ta hãy nằm xuống". 

Vị ấy nằm xuống, không cố gắng... chưa chứng ngộ. Này các 

Tỷ-kheo, đây là căn cứ biếng nhác thứ tám. 

Này các Tỷ-kheo, đây là tám căn cứ biếng nhác. 

10. Này các Tỷ-kheo, có tám căn cứ này để siêng năng. 

Thế nào là tám? 

11. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo có việc phải làm. 

Vị ấy nghĩ: "Có việc ta sẽ phải làm. Nếu ta làm việc, thời 

không dễ gì để ta tác ý đến lời dạy của các đức Phật. Vậy 

trước hết, ta bắt đầu tinh tấn, để đạt được những gì chưa đạt, 

để chứng đắc những gì chưa chứng đắc, để chứng ngộ những 

gì chưa chứng ngộ". Vị ấy bắt đầu tinh tấn để đạt được 

những gì chưa đạt, để chứng đắc những gì chưa chứng đắc, 

để chứng ngộ những gì chưa chứng ngộ. Này các Tỷ-kheo, 

đây là căn cứ siêng năng thứ nhất. 

12. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo đã làm một công 

việc. Vị ấy suy nghĩ: "Ta đã làm một công việc. Do ta làm 

công việc, ta đã không có thể tác ý đến lời dạy của các đức 

Phật. Vậy trước hết, ta bắt đầu tinh tấn, để đạt được những gì 

chưa đạt, để chứng đắc những gì chưa chứng đắc, để chứng 

ngộ những gì chưa chứng ngộ". Vị ấy bắt đầu tinh tấn để đạt 

được... chưa chứng ngộ. Này các Tỷ-kheo, đây là căn cứ 

siêng năng thứ hai. 

13. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có con đường Tỷ-kheo cần 

phải đi. Vị ấy suy nghĩ: "Ta sẽ cần phải đi con đường. Do ta 



322     Chương VIII – Tám Pháp 

 

đi con đường, không dễ gì để ta tác ý đến lời dạy của các đức 

Phật. Vậy trước hết, ta bắt đầu tinh tấn ... để chứng ngộ 

những gì chưa chứng ngộ". Vị ấy bắt đầu tinh tấn để đạt 

được... chưa chứng ngộ. Này các Tỷ-kheo, đây là căn cứ 

siêng năng thứ ba. 

14. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo đã đi con đường. 

Vị ấy suy nghĩ: "Ta đã đi con đường. Do ta đi con đường, ta 

đã không có thể nghĩ đến lời dạy của các đức Phật. Vậy ta 

hãy bắt đầu tinh tấn... để chứng ngộ những gì chưa chứng 

ngộ". Vị ấy bắt đầu tinh tấn để đạt được... chưa chứng ngộ. 

Này các Tỷ-kheo, đây là căn cứ siêng năng thứ tư. 

15. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo khi đi khất thực 

trong làng hay trong thị trấn, không nhận được các đồ ăn loại 

thô và loại tế đầy đủ như ý muốn. Vị ấy suy nghĩ: "Ta đi khất 

thực trong làng hay trong thị trấn, không nhận được các đồ 

ăn loại thô hay loại tế đầy đủ như ý muốn, thân ta (do vậy) 

được nhẹ nhàng, có thể chịu đựng. Vậy ta hãy bắt đầu tinh 

tấn... để chứng ngộ những gì chưa chứng ngộ". Vị ấy bắt đầu 

tinh tấn để đạt được... chưa chứng ngộ. Này các Tỷ-kheo, 

đây là căn cứ siêng năng thứ năm. 

16. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo khi đi khất thực 

trong làng hay trong thị trấn, nhận được các đồ ăn loại thô và 

loại tế đầy đủ như ý muốn. Vị ấy suy nghĩ: "Ta đi khất thực 

trong làng hay trong thị trấn, nhận được các đồ ăn loại thô 

hay loại tế đầy đủ như ý muốn. Thân ta có sức mạnh, có thể 

chịu đựng. Vậy ta hãy bắt đầu tinh tấn... để chứng ngộ những 

gì chưa chứng ngộ". Vị ấy bắt đầu tinh tấn ... chưa chứng 

ngộ. Này các Tỷ-kheo, đây là căn cứ siêng năng thứ sáu. 

17. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo mới khỏi một 

bệnh nhẹ. Vị ấy suy nghĩ: "Bệnh nhẹ này khởi lên nơi ta. Sự 

kiện này có xảy ra: bệnh này có thể tăng trưởng nơi ta. Vậy 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     323 

 

trước hết, ta hãy bắt đầu tinh tấn... chưa chứng ngộ". Này các 

Tỷ-kheo, đây là căn cứ siêng năng thứ bảy. 

18. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo mới khỏi bệnh, 

được khỏi bệnh không bao lâu, vị ấy suy nghĩ: "Ta mới khỏi 

bệnh, được khỏi bệnh không bao lâu. Sự kiện này có xảy ra: 

bệnh này của ta có thể trở lại. Vậy trước hết, ta hãy bắt đầu 

tinh tấn để đạt được những gì chưa đạt, để chứng đắc những 

gì chưa chứng đắc, để chứng ngộ những gì chưa chứng ngộ". 

Vị ấy bắt đầu tinh tấn, để đạt được những gì chưa đạt, để 

chứng đắc những gì chưa chứng đắc, để chứng ngộ những gì 

chưa chứng ngộ. Này các Tỷ-kheo, đây là căn cứ siêng năng 

thứ tám. 

Này các Tỷ-kheo, có tám căn cứ siêng năng này. 

  

 

IX. Phẩm Niệm 

(I) (81) Niệm 

1. - Khi chánh niệm tỉnh giác không có, này các Tỷ-

kheo, với người không có chánh niệm tỉnh giác, tàm úy đi 

đến hủy diệt. Khi tàm úy không có, này các Tỷ-kheo, với 

người thiếu tàm úy, chế ngự các căn đi đến hủy diệt. Khi chế 

ngự các căn không có, với người thiếu chế ngự các căn, giới 

đi đến hủy diệt. Khi giới không có, với người thiếu giới, 

chánh định đi đến hủy diệt. Khi chánh định không có, với 

người không có chánh định, tri kiến như thật đi đến hủy diệt. 

Khi tri kiến như thật không có, với người thiếu tri kiến như 

thật, nhàm chán, ly tham đi đến hủy diệt. Khi nhàm chán, ly 

tham không có, với người thiếu nhàm chán, ly tham, giải 



324     Chương VIII – Tám Pháp 

 

thoát tri kiến đi đến hủy diệt. Ví như, này các Tỷ-kheo, một 

cây không có cành và lá, các mầm non của cây ấy không đi 

đến thành mãn, vỏ cây, giác cây, lõi cây không đi đến thành 

mãn. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, khi chánh niệm tỉnh giác 

không có, với người không có chánh niệm tỉnh giác tàm úy 

đi đến hủy diệt... giải thoát tri kiến đi đến hủy diệt. 

2. Khi chánh niệm tỉnh giác có mặt, với người có chánh 

niệm tỉnh giác, tàm úy đi đến đầy đủ. Khi tàm úy có mặt, này 

các Tỷ-kheo, với người đầy đủ tàm úy, chế ngự các căn, đi 

đến đầy đủ. Khi chế ngự các căn có mặt, với người đầy đủ 

chế ngự các căn, giới đi đến đầy đủ. Khi giới có mặt, với 

người đầy đủ giới, chánh định đi đến đầy đủ. Khi chánh định 

có mặt, với người đầy đủ chánh định, tri kiến như thật đi đến 

đầy đủ. Khi tri kiến như thật có mặt, với người đầy đủ tri 

kiến như thật, thời nhàm chán, ly tham đi đến đầy đủ. Khi 

nhàm chán, ly tham có mặt, với người đầy đủ nhàm chán, ly 

tham, giải thoát tri kiến đi đến đầy đủ. Ví như, này các Tỷ-

kheo, một cây có cành và lá, các mầm non và lõi cây đi đến 

thành mãn, vỏ cây, giác cây và lõi cây đi đến thành mãn. 

Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, khi chánh niệm tỉnh giác có mặt, 

với người đầy đủ chánh niệm tỉnh giác... giải thoát tri kiến đi 

đến đầy đủ. 

(II) (82) Tôn Giả Punniya 

1. Rồi Tôn giả Punniya đi đến Thế Tôn, sau khi đến... 

Ngồi xuống một bên, Tôn giả Punniya bạch Thế Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, do nhân gì, do duyên gì, có khi Thế 

Tôn thuyết pháp, có khi Thế Tôn không thuyết pháp? 

2. - Này Punniya, Tỷ-kheo có lòng tin, không đi đến yết 

kiến, Thế Tôn không có thuyết pháp. Khi nào Tỷ-kheo có 

lòng tin và đi đến yết kiến, như vậy Thế Tôn có thuyết pháp. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     325 

 

Này Punniya, Tỷ-kheo có lòng tin, có đi đến yết kiến, nhưng 

không có hầu hạ, có hầu hạ nhưng không hỏi... có hỏi nhưng 

không lóng tai... có lóng tai nghe pháp, nhưng nghe pháp 

không có thọ trì... nghe pháp có thọ trì nhưng không suy nghĩ 

đến ý nghĩa các pháp được thọ trì... có suy nghĩ các pháp 

được thọ trì, nhưng sau khi biết nghĩa, sau khi biết pháp, 

không thực hành pháp và tùy pháp. Thế Tôn không thuyết 

pháp. Khi nào, này Punniya lòng tin , có đi đến yết kiến, có 

hầu hạ, có hỏi, có lóng tai nghe, có thọ trì pháp, có suy tư ý 

nghĩa các pháp được thọ trì, sau khi biết nghĩa, sau khi biết 

pháp, thực hành pháp và tùy pháp, như vậy, Như Lai có 

thuyết pháp. 

Thành tựu những pháp này, này Punniya, nhất định 

Như Lai thuyết pháp. 

(III) (83) Cội rễ Của Sự Vật 

1. - Này các Tỷ-kheo, nếu các du sĩ ngoại đạo đến hỏi: 

"Thưa Hiền giả, tất cả pháp lấy gì làm căn bản? Tất cả pháp 

lấy gì làm sanh khởi? Tất cả pháp lấy gì làm tập khởi? Tất cả 

pháp lấy gì làm chỗ tụ hội? Tất cả pháp lấy gì làm thượng 

thủ? Tất cả pháp lấy gì làm tăng thượng? Tất cả pháp lấy gì 

làm tối thượng? Tất cả pháp lấy gì làm lõi cây?" Ðược hỏi 

vậy, này các Tỷ-kheo, các Thầy trả lời các du sĩ ngoại đạo ấy 

như thế nào? 

2. - Bạch Thế Tôn, đối với chúng con, các pháp lấy Thế 

Tôn làm căn bản, lấy Thế Tôn làm lãnh đạo, lấy Thế Tôn làm 

chỗ nương tựa. Lành thay, bạch Thế Tôn, Thế Tôn hãy 

thuyết ý nghĩa lời nói này. Sau khi nghe Thế Tôn, các Tỷ-

kheo sẽ thọ trì. 

- Vậy này các Tỷ-kheo, hãy nghe và khéo tác ý, Ta sẽ 

giảng. 



326     Chương VIII – Tám Pháp 

 

- Thưa vâng, bạch Thế Tôn. 

Các Tỷ-kheo ấy vâng đáp Thế Tôn. Thế Tôn nói như sau: 

3. - Này các Tỷ-kheo, nếu các du sĩ ngoại đạo có hỏi 

như sau: "Thưa Hiền giả, tất cả pháp lấy gì làm căn bản? Tất 

cả pháp lấy gì làm sanh khỏi? Tất cả pháp lấy gì làm tập khởi? 

Tất cả pháp lấy gì làm chỗ tụ hội? Tất cả pháp lấy gì làm 

thượng thủ? Tất cả pháp lấy gì làm tăng thượng? Tất cả pháp 

lấy gì làm tối thượng? Tất cả pháp lấy gì làm lõi cây?" Ðược 

hỏi vậy, này các Tỷ-kheo, các Thầy trả lời như sau: "Này chư 

Hiền, các pháp lấy dục làm căn bản. Tất cả pháp lấy tác ý 

làm sanh khởi. Tất cả pháp lấy xúc làm tập khởi. Tất cả pháp 

lấy thọ làm chỗ tụ hội. Tất cả pháp lấy định làm thượng thủ. 

Tất cả pháp lấy niệm làm tăng thượng. Tất cả pháp lấy tuệ 

làm tối thượng. Tất cả pháp lấy giải thoát làm lõi cây". Ðược 

hỏi như vậy, này các Tỷ-kheo, các Thầy hãy trả lời cho các 

du sĩ ngoại đạo ấy như vậy. 

(IV) (84) Ðại Ăn Trộm 

1. - Thành tựu tám chi phần, này các Tỷ-kheo, người ăn 

trộm lớn mau chóng đi đến đường cùng, không tồn tại lâu dài. 

Thế nào là tám? 

Ðập người không đập, lấy trộm không để lại cái gì, giết 

nữ nhân, hiếp dâm thiếu nữ, xâm phạm người xuất gia; xâm 

phạm ngân khố của vua; làm việc quá gần nhà, và không 

khéo cất giấu. 

Thành tựu tám chi phần này, này các Tỷ-kheo, người ăn 

trộm lớn mau chóng đi đến đường cùng, không tồn tại lâu dài. 

3. Thành tựu tám chi phần, này các Tỷ-kheo, người ăn 

trộm lớn không mau chóng đi đến đường cùng, tồn tại được 

lâu dài. Thế nào là tám? 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     327 

 

4. Không đập người không đập, lấy trộm có để lại cái gì, 

không giết nữ nhân, không hiếp dâm thiếu nữ; không xâm 

phạm người xuất gia, không xâm phạm ngân khố của vua, 

không làm việc quá gần nhà, và khéo léo cất giấu. 

Thành tựu tám chi phần này, này các Tỷ-kheo, một 

người ăn trộm không mau chóng đi đến đường cùng, tồn tại 

được lâu dài. 

(V) (85) Người Sa Môn 

1. - Sa-môn, này các Tỷ-kheo, là đồng nghĩa với Như 

Lai, bậc A-la-hán, Chánh Ðẳng Giác. Bà-la-môn, này các 

Tỷ-kheo, là đồng nghĩa với Như Lai, bậc A-la-hán, Chánh 

Ðẳng Giác. Bậc Chánh trí, này các Tỷ-kheo, là đồng nghĩa 

với Như Lai, bậc A-la-hán, Chánh Ðẳng Giác. Dược sư là 

đồng nghĩa với Như Lai, bậc A-la-hán, Chánh Ðẳng Giác. 

Bậc Ly cấu, này các Tỷ-kheo, là đồng nghĩa với Như Lai, 

bậc A-la-hán, Chánh Ðẳng Giác. Bậc Có trí, này các Tỷ-kheo, 

là đồng nghĩa với Như Lai, bậc A-la-hán, Chánh Ðẳng Giác. 

Bậc Giải thoát, này các Tỷ-kheo, là đồng nghĩa với Như Lai, 

bậc A-la-hán, Chánh Ðẳng Giác. 

Sa-môn đạt được gì, 

Phạm chí thành mãn gì, 

Bậc Chánh trí đạt gì, 

Bậc Dược sư vô thượng,  

Bậc Ly cấu đạt gì. 

Bậc Vô cấu thanh tịnh, 

Bậc Trí đạt được gì, 

Bậc Giải thoát vô thượng. 

Trong chiến trận Ta thắng, 

Giải thoát khỏi triền phược, 

Voi tối thượng nhiếp phục, 

Ta, vô học, tịch tịnh. 



328     Chương VIII – Tám Pháp 

 

(VI) (86) Ðảnh Lễ 

1. Một thời, Thế Tôn đang bộ hành giữa dân chúng 

Kosala với chúng Tỷ-kheo, đi đến một làng Bà-la-môn của 

dân chúng Kosala tên là Icchànangala. Tại đấy, Thế Tôn trú 

ở Icchànangala, tại khu rừng Icchànangala. 

2. Các Bà-la-môn gia chủ trú ở Icchànangala được nghe: 

"Sa-môn Gotama là Thích tử, xuất gia từ dòng họ Thích-ca, 

nay đã đến Icchànangala, trú ở Icchànangala, tại khu rừng 

Icchànangala, những tiếng đồn tốt đẹp sau đây được truyền 

đi về Sa-môn Gotama: "Ngài là bậc Thế Tôn, A-la-hán, 

Chánh Ðẳng Giác, Minh Hạnh Túc, Thiện Thệ, Thế Gian 

Giải, Vô Thượng Sĩ, Ðiều Ngự Trượng Phu, Thiên Nhơn Sư, 

Phật, Thế Tôn... Lành thay, nếu được yết kiến một bậc A-la-

hán như vậy." Rồi Bà-la-môn gia chủ sau khi đêm ấy đã mãn, 

đem theo rất nhiều đồ ăn loại cứng và loại mềm, đi đến 

Icchànangala, sau khi đến, đứng tại ngoài cửa nói lớn tiếng 

làm ồn ào. 

3. Lúc bấy giờ, Tôn giả Nàgita là thị giả của Thế Tôn. 

Rồi Thế Tôn bảo Tôn giả Nàgita: 

- Này Nàgita, những ai lớn tiếng, cao tiếng như những 

hàng cá, với đống cá lớn? 

- Các người ấy, bạch Thế Tôn là các Bà-la-môn gia chủ 

ở Icchànangala đang đứng ở ngoài cổng vào, đem theo rất 

nhiều đồ ăn loại cứng và loại mềm cho Thế Tôn và chúng 

Tăng. 

- Này Nàgita, Ta không có liên hệ gì với danh vọng, và 

danh vọng không có liên hệ gì với Ta. Này Nàgita, những ai 

tìm được có khó khăn, tìm được có mệt nhọc, tìm được có 

phí sức an ổn lạc, viễn ly lạc, an tịnh lạc, chánh giác lạc mà 

Ta đã tìm được không khó khăn, tìm được không mệt nhọc, 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     329 

 

tìm được không phí sức, hãy để họ thọ hưởng lạc như phân, 

thụy miên lạc, lợi dưỡng, cung kính, danh văn lạc ấy. 

- Bạch Thế Tôn, nay Thế Tôn hãy chấp nhận! Thiện 

Thệ hãy chấp nhận. Bạch Thế Tôn, nay là thời Thế Tôn chấp 

nhận. Thế Tôn sẽ đi đến chỗ nào, tại chỗ ấy, các Bà-la-môn 

gia chủ ở thị trấn và ở quốc độ cũng sẽ đi đến với tâm hướng 

về Ngài. Ví như trời mưa nặng hạt, và nước mưa được chảy 

tùy theo chiều dốc. Cũng vậy, bạch Thế Tôn, nay Thế Tôn sẽ 

đi đến chỗ nào, tại chỗ ấy, các Bà-la-môn gia chủ ở tại thị 

trấn và quốc độ cũng sẽ đi đến, với tâm hướng về Ngài. Vì 

sao? Bạch Thế Tôn, do vì giới hạnh và trí tuệ của Thế Tôn. 

- Này Nàgita, Ta không có liên hệ với danh vọng và 

danh vọng không có liên hệ gì với Ta. Này Nàgita, những ai 

tìm được có khó khăn, tìm được có mệt nhọc, tìm được có 

phí sức an lạc, viễn ly lạc, an tịnh lạc, chánh giác lạc; còn Ta, 

Ta đã tìm được không khó khăn, tìm được không mệt nhọc, 

tìm được không phí sức, hãy để họ thọ hưởng lạc như phân, 

thụy miên lạc, lợi dưỡng, cung kính, danh văn lạc ấy. Này 

Nàgita, một số chư Thiên tìm được có khó khăn, tìm được có 

mệt nhọc, tìm được có phí sức an ổn lạc, viễn ly lạc, an tịnh 

lạc, chánh giác lạc, mà Ta, Ta đã tìm được không có khó 

khăn, tìm được không có mệt nhọc, tìm được không có phí 

sức. Này Nàgita, khi nào các Thầy họp với nhau, tụ hội với 

nhau, sống an trú chú tâm trong nếp sống hội chúng, thời Ta 

suy nghĩ như sau: "Thật vậy, các Tôn giả này của Ta tìm 

được có khó khăn, tìm được có mệt nhọc, tìm được có phí 

sức an ổn lạc, viễn ly lạc, an tịnh lạc, chánh giác lạc này; còn 

Ta, Ta đã tìm được không có phí sức an ổn lạc, viễn ly lạc, 

an tịnh lạc, chánh giác lạc. Cho nên các Tôn giả của Ta mới 

họp với nhau, tụ hội với nhau, sống an trú chú tâm trong nếp 

sống hội chúng". 



330     Chương VIII – Tám Pháp 

 

4. Này Nàgita, khi nào Ta thấy các Tỷ-kheo, chơi giỡn 

lấy ngón tay đâm thọc nhau. Này Nàgita, Ta suy nghĩ như 

sau: "Thật vậy, các Tôn giả này của Ta tìm được có khó khăn, 

tìm được có mệt nhọc, tìm được có phí sức an ổn lạc, viễn ly 

lạc, an tịnh lạc, chánh giác lạc; còn Ta, Ta đã tìm được... 

chánh giác lạc. Cho nên các Tôn giả của Ta mới chơi giỡn 

lấy ngón tay đâm thọc nhau". 

5. Ở đây, này Nàgita, khi Ta thấy các Tỷ-kheo sau khi 

ăn cho đến thỏa mãn, cho đến bụng có thể chứa được, rồi 

sống chú tâm vào lạc nằm xuống, lạc về xúc, lạc về ngủ, khi 

ấy, này Nàgita, Ta suy nghĩ như sau: "Thật sự, các Tôn giả 

này tìm được có khó khăn, tìm được có mệt nhọc, tìm được 

có phí sức an ổn lạc, viễn ly lạc, an tịnh lạc, chánh giác lạc; 

còn Ta thời chứng được không khó khăn, chứng được không 

mệt nhọc, chứng được không phí sức an ổn lạc, viễn ly lạc, 

an tịnh lạc, chánh giác lạc; vì rằng các Tôn giả này, sau khi 

ăn cho đến thỏa mãn, cho đến bụng có thể chứa được, rồi 

sống chú tâm vào lạc nằm xuống, lạc về xúc, lạc về ngủ". 

6. Ở đây, này Nàgita, khi ta thấy Tỷ-kheo trú ở cuối 

làng, đang ngồi Thiền định. Này Nàgita, rồi Ta suy nghĩ: 

"Nay người giữ khu vườn sẽ đến quấy rầy, hay một Sa-di sẽ 

làm vị ấy từ bỏ Thiền định". Do vậy, này Nàgita, Ta không 

hoan hỷ Tỷ-kheo ấy trú ở cuối làng. 

7. Ở đây, này Nàgita, Ta thấy một Tỷ-kheo trú ở rừng 

đang ngồi ngủ gục ở trong rừng. Này Nàgita, Ta suy nghĩ 

như sau: "Nay Tôn giả này khi đoạn trừ được buồn ngủ và 

mỏi mệt, sẽ tác ý đến tưởng về rừng và sống nhất tâm". Do 

vậy, này Nàgita, Ta hoan hỷ với Tỷ-kheo ấy sống ở trong 

rừng. 

8. Ở đây, này Nàgita. Ta thấy Tỷ-kheo sống ở rừng 

đang ngồi không Thiền định ở trong rừng. Này Nàgita, Ta 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     331 

 

suy nghĩ như sau: "Nay, vị Tôn giả này sẽ định tĩnh tâm chưa 

được Thiền định, và sẽ bảo vệ tâm đã được Thiền định". Do 

vậy, này Nàgita, Ta hoan hỷ với Tỷ-kheo ấy sống ở trong 

rừng. 

9. Ở đây, này Nàgita, Ta thấy Tỷ-kheo ngồi Thiền định 

ở trong rừng. Này Nàgita, Ta suy nghĩ như sau: "Nay Tôn giả 

này sẽ giải thoát tâm chưa được giải thoát hay sẽ bảo vệ tâm 

đã được giải thoát". Do vậy, này Nàgita, Ta hoan hỷ với Tỷ-

kheo sống ở trong rừng. 

Khi nào, này Nàgita, Ta đi trên đường, không thấy một 

ai ở phía trước hay ở phía sau, này Nàgita, khi ấy, Ta cảm 

thấy sảng khoái cho đến vấn đề đại, tiểu tiện. 

(VII) (87) Bình Bát 

1. - Này các Tỷ-kheo, nếu muốn, chúng Tăng có thể lật 

úp bình bát của một nam cư sĩ thành tựu tám pháp. Thế nào 

là tám? 

2. Cố gắng đem lại thiệt hại cho các Tỷ-kheo, cố gắng 

đem lại bất lợi cho các Tỷ-kheo, cố gắng đuổi các Tỷ-kheo 

không cho trú ở, mắng nhiếc chỉ trích các Tỷ-kheo, làm ly 

gián giữa các Tỷ-kheo, hủy báng Phật, hủy báng Pháp, hủy 

báng Tăng. 

Này các Tỷ-kheo, nếu muốn, chúng Tăng có thể lật úp 

bình bát của một cư sĩ thành tựu tám pháp này. 

3. Này các Tỷ-kheo, nếu muốn, chúng Tăng có thể lật 

ngửa bình bát của một nam cư sĩ thành tựu tám pháp. Thế 

nào là tám? 

4. Không cố gắng đem lại thiệt hại cho các Tỷ-kheo, 

không cố gắng đem lại bất lợi cho các Tỷ-kheo, cho trú ở, 

không cố gắng đuổi các Tỷ-kheo, không mắng nhiếc chỉ trích 



332     Chương VIII – Tám Pháp 

 

các Tỷ-kheo, không làm ly gián giữa các Tỷ-kheo, tán thán 

Phật, tán thán Pháp, tán thán chúng Tăng. 

Này các Tỷ-kheo, nếu muốn, chúng Tăng có thể lật 

ngửa bình bát của một nam cư sĩ thành tựu tám pháp này. 

(VIII) (88) Phản Ðối 

1. - Ðối với nam cư sĩ thành tựu tám pháp, này các Tỷ-

kheo, nếu Tỷ-kheo muốn, có thể nói lời phản đối. Thế nào là 

tám? 

2. Cố gắng đem lại thiệt hại cho các gia chủ, cố gắng 

đem lại bất lợi cho các gia chủ, nhiếc mắng chỉ trích các gia 

chủ, làm ly gián giữa các gia chủ, hủy báng Phật, hủy báng 

Pháp, phỉ báng chúng Tăng, thấy người ấy tại các chỗ không 

xứng đáng. 

Ðối với nam cư sĩ thành tựu tám pháp, này các Tỷ-kheo, 

nếu Tỷ-kheo muốn, có thể nói lời phản đối. 

3. Ðối với nam cư sĩ thành tựu tám pháp, này các Tỷ-

kheo, nếu Tỷ-kheo muốn, có thể nói lời tùy thuận. Thế nào là 

tám? 

4. Không cố gắng đem lại thiệt hại cho các gia chủ, 

không cố gắng đem lại bất lợi cho các gia chủ, không nhiếc 

mắng chỉ trích các gia chủ, không làm ly gián giữa các gia 

chủ, tán thán Phật, tán thán Pháp, tán thán chúng Tăng, thấy 

người ấy tại các chỗ xứng đáng. 

Ðối với nam cư sĩ thành tựu tám pháp này, này các Tỷ-

kheo, nếu Tỷ-kheo muốn, có thể nói lời tùy thuận. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     333 

 

(IX) (89) Buộc Tội 

1. - Ðối với Tỷ-kheo thành tựu tám pháp, này các Tỷ-

kheo, nếu chúng Tăng muốn, chúng Tăng có thể làm Yết-ma 

buộc tội. Thế nào là tám? 

2. Cố gắng đem lại thiệt hại cho các gia chủ, cố gắng 

đem lại bất lợi cho các gia chủ, làm ly gián giữa các gia chủ, 

hủy báng Phật, hủy báng Pháp, hủy báng chúng Tăng, không 

thực hiện lời hứa đúng pháp cho các gia chủ. 

Ðối với Tỷ-kheo thành tựu tám pháp, này các Tỷ-kheo, 

nếu chúng Tăng muốn, chúng Tăng có thể làm Yết-ma buộc 

tội. 

3. Ðối với Tỷ-kheo thành tựu tám pháp, này các Tỷ-

kheo, nếu chúng Tăng muốn, chúng Tăng có thể giải tỏa 

buộc tội Yết-ma. Thế nào là tám? 

4. Không cố gắng đem lại thiệt hại cho các gia chủ, 

không cố gắng đem lại bất lợi cho các gia chủ, không cố 

gắng ly gián giữa các gia chủ, không hủy báng Phật, không 

hủy báng Pháp, không hủy báng chúng Tăng, thực hiện lời 

hứa đúng Pháp cho các gia chủ. 

Ðối với Tỷ-kheo thành tựu tám pháp, này các Tỷ-kheo, 

nếu chúng Tăng muốn, chúng Tăng có thể giải tỏa buộc tội 

Yết-ma. 

(X) (90) Hành Xử Ðúng Pháp 

1. - Này các Tỷ-kheo, với Tỷ-kheo đã bị hành tìm tội 

Yết-ma, cần phải chơn chánh hành xử với vị ấy, theo tám 

pháp: Không cho pháp truyền đại giới, không cho vị ấy y chỉ, 

không cho Sa-di hầu hạ, không cho phép được nói gì với Tỷ-

kheo dầu đã chấp nhận, không cho phép giáo giới các Tỷ-

kheo-ni, không được hưởng các quyết định của Tăng chúng, 



334     Chương VIII – Tám Pháp 

 

không được đặt trong một vị trí đặc biệt nào, không được 

phép trở lại vị trí cũ bởi bất cứ lý do nào. 

Này các Tỷ-kheo, với Tỷ-kheo đã bị hành tìm tội Yết-

ma, cần phải chơn chánh hành xử với vị ấy theo tám pháp 

này. 

(X) (90b) Một Số Nữ Cư Sĩ 

Bojjhà, Sirimà, Padumà, Sudhanà, Manujà, Uttarà, 

Muttà, Khemà, Somà Rùpì, Cundì Bimbì, Sumanà, Mallikà, 

Tissà, mẹ của Tissà, Sonà, mẹ của Cunda Sonà, Kànà, mẹ 

của Kànà, Uttarà, mẹ của Nandà, Visàkhà, mẹ của Migàra, 

nữ cư sĩ Khujjuttarà và Sàmavatì, Suppavàsà, người thiếu nữ 

Koliya, nữ cư sĩ Suppiyà, nữ gia chủ mẹ của Nakula. 

 

  

X. Tham Ái 

(I) (1) Thắng Tri Tham Ái (1) 

1. - Này các Tỷ-kheo, muốn thắng tri tham ái, tám pháp 

cần phải tu tập. Thế nào là tám? 

2. Chánh tri kiến, chánh tư duy, chánh ngữ, chánh 

nghiệp, chánh mạng, chánh tinh tấn, chánh niệm, chánh định. 

Này các Tỷ-kheo, muốn thắng tri tham ái, tám pháp này 

cần phải tu tập. 

(I) (1) Thắng Tri Tham Ái (2) 

1. - Này các Tỷ-kheo, muốn thắng tri tham ái, tám pháp 

cần phải tu tập. Thế nào là tám? 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     335 

 

2. Một vị quán tưởng nội sắc, thấy các ngoại sắc có hạn 

lượng, đẹp xấu. Vị ấy nhận thức rằng: "Sau khi nhiếp thắng 

chúng, ta biết, ta thấy". Ðó là thắng xứ thứ nhất. 

3. Một vị quán tưởng nội sắc, thấy các loại ngoại sắc 

không có hạn lượng, đẹp xấu. Vị ấy nhận thức rằng: "Sau khi 

nhiếp thắng chúng, ta biết, ta thấy". Ðó là thắng xứ thứ hai. 

4. Một vị quán tưởng vô sắc ở nội tâm, thấy các loại 

ngoại sắc có hạn lượng, đẹp xấu. Vị ấy nhận thức rằng: "Sau 

khi nhiếp thắng chúng, ta biết, ta thấy". Ðó là thắng xứ thứ 

ba. 

5. Một vị quán tưởng vô sắc ở nội tâm, thấy các loại 

ngoại sắc vô lượng, đẹp xấu. Vị ấy nhận thức rằng: "Sau khi 

nhiếp thắng chúng, ta biết, ta thấy". Ðó là thắng xứ thứ tư. 

6. Một vị quán tưởng vô sắc ở nội tâm, thấy các loại 

ngoại sắc màu xanh, sắc màu xanh, tướng sắc xanh, hình sắc 

xanh, ánh sáng xanh. Vị ấy nhận thức rằng: "Sau khi nhiếp 

thắng chúng, ta biết, ta thấy". Ðó là thắng xứ thứ năm. 

7. Một vị quán tưởng vô sắc ở nội tâm, thấy các loại 

ngoại sắc màu vàng, tướng sắc vàng, hình sắc vàng, ánh sáng 

vàng. Vị ấy nhận thức rằng: "Sau khi nhiếp thắng chúng, ta 

biết, ta thấy". Ðó là thắng xứ thứ sáu. 

8. Một vị quán tưởng vô sắc ở nội tâm, thấy các loại 

ngoại sắc màu đỏ, tướng sắc đỏ, hình sắc đỏ, ánh sáng đỏ. Vị 

ấy nhận thức rằng: "Sau khi nhiếp thắng chúng, ta biết, ta 

thấy". Ðó là thắng xứ thứ bảy. 

9. Một vị quán tưởng vô sắc ở nội tâm, thấy các loại 

ngoại sắc màu trắng, tướng sắc trắng, hình sắc trắng, ánh 

sáng trắng. Vị ấy nhận thức rằng: "Sau khi nhiếp thắng 

chúng, ta biết, ta thấy". Ðó là thắng xứ thứ tám. 



336     Chương VIII – Tám Pháp 

 

Này các Tỷ-kheo, muốn thắng tri tham ái, tám pháp này 

cần phải tu tập. 

(III) (3) Thắng Tri Tham Ái (3) 

1. - Này các Tỷ-kheo, muốn thắng tri tham ái, tám pháp 

này cần phải tu tập. Thế nào là tám? 

2. Tự mình có sắc, thấy các sắc, quán tưởng nội sắc là 

vô sắc, thấy các ngoại sắc; chú tâm trên suy tưởng (sắc là) 

tịnh. Vượt khỏi hoàn toàn sắc tưởng, diệt trừ các tưởng hữu 

đối, không tác ý đến những khác biệt với suy tư "hư không là 

vô biên", chúng và trú Không vô biên xứ, với suy tư "Thức là 

vô biên", chứng và trú Thức vô biên xứ. Vượt khỏi hoàn toàn 

Thức vô biên xứ, với suy tư "không có vật gì", chúng và trú 

Vô sở hữu xứ. Vượt khỏi hoàn toàn Vô sở hữu xứ, chứng và 

trú Phi tưởng phi phi tưởng xứ. Vượt khỏi hoàn toàn Phi 

tưởng phi phi tưởng xứ, chứng và trú Diệt thọ tưởng. 

Này các Tỷ-kheo, muốn thắng tri tham ái, tám pháp này 

cần phải tu tập. 

(IV) (4) Tham Ái 

- Muốn liễu tri tham ái... muốn tận diệt tham ái... muốn 

đoạn tận tham ái... muốn trừ diệt tham ái... muốn hủy diệt 

tham ái... muốn ly tham tham ái... muốn đoạn diệt tham ái... 

muốn trừ khử tham ái... muốn từ bỏ tham ái, tám pháp này 

cần phải tu tập. 

(V) (5) Các Pháp Khác 

- Ðối với sân... đối với si... đối với phẫn nộ... đối với 

hiềm hận... đối với giả dối... đối với não hại... đối với tật đố... 

đối với xan lẫn... đối với man trá... đối với phản bội... đối với 

ngoan cố.... đối với bồng bột nông nổi... đối với mạn... đối 

với tăng thượng mạn... đối với đắm say... Muốn thắng tri 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     337 

 

phóng dật... muốn liễu tri... muốn diệt tận... muốn đoạn tận... 

muốn trừ diệt... muốn hủy diệt... muốn ly tham... muốn đoạn 

diệt... muốn trừ khử... muốn xóa bỏ phóng dật, tám pháp này 

cần phải tu tập. 

 



 

 

Chương IX - Chín Pháp 

 

I. Phẩm Chánh Giác 

(I) (1) Chánh Giác 

1. - Như vầy tôi nghe: 

Một thời, Thế Tôn trú ở Sàvathi, tại Jetavana, khu vườn 

ông Anàthapindika. Tại đấy, Thế Tôn gọi các Tỷ-kheo: "Này 

các Tỷ-kheo". - "Bạch Thế Tôn". Các Tỷ-kheo ấy vâng đáp 

Thế Tôn, Thế Tôn nói như sau: 

2. - Này các Tỷ-kheo, nếu các du sĩ ngoại đạo hỏi như 

sau: "Thưa chư Hiền, các pháp chánh giác phần lấy gì làm sở 

y để tu tập?" 

Ðược hỏi vậy, này các Tỷ-kheo, các Thầy trả lời cho 

các du sĩ ngoại đạo như thế nào? 

- Bạch Thế Tôn, đối với chúng con, các pháp lấy Thế 

Tôn làm căn bản, lấy Thế Tôn làm lãnh đạo, lấy Thế Tôn làm 

chỗ nương tựa. Thật lành thay, bạch Thế Tôn, Thế Tôn hãy 

nói lên ý nghĩa của lời nói này. Sau khi nghe Thế Tôn, các 

Tỷ-kheo sẽ thọ trì. 

- Vậy này các Tỷ-kheo, hãy nghe và khéo tác ý, Ta sẽ 

giảng. 

- Thưa vâng, bạch Thế Tôn. 

Các Tỷ-kheo ấy vâng đáp Thế Tôn. Thế Tôn nói như 

sau: 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     339 

 

3. Này các Tỷ-kheo, nếu các du sĩ ngoại đạo hỏi như 

sau: "Thưa chư Hiền, các pháp chánh giác phần, lấy gì làm 

sở y để tu tập?" Ðược hỏi vậy, này các Tỷ-kheo, các Thầy 

cần phải trả lời cho các du sĩ ngoại đạo ấy như sau: "Ở đây, 

thưa chư Hiền, Tỷ-kheo làm bạn với thiện, thân hữu với 

thiện, giao thiệp với thiện. Này chư Hiền, đây là sở y thứ 

nhất để tu tập các pháp chánh giác phần". 

4. Lại nữa, này chư Hiền, Tỷ-kheo có giới, sống được 

bảo vệ với sự bảo vệ của giới bổn Pàtimokkha, đầy đủ uy 

nghi chánh hạnh, thấy sợ hãi trong các lỗi nhỏ nhặt, chấp 

nhận và học tập trong các học pháp. Này chư Hiền, đây là sở 

y thứ hai để tu tập các pháp chánh giác phần. 

5. Lại nữa, này chư Hiền, Tỷ-kheo có định, câu chuyện 

này có khả năng đoạn giảm hướng thượng đưa đến tâm được 

rộng mở như luận về ít dục, luận về biết đủ, luận về viễn ly, 

luận về không tụ hội, luận về tinh tấn tinh cần, luận về giới, 

luận về định, luận về tuệ, luận về giải thoát, luận về giải 

thoát tri kiến, những câu chuyện như vậy, có được không khó 

khăn, có được không mệt nhọc, có được không phí sức. Này 

chư Hiền, đây là sở y thứ ba để tu tập các pháp chánh giác 

phần. 

6. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo sống tinh cần 

tinh tấn để đoạn tận các pháp bất thiện, để thành tựu các pháp 

thiện, nỗ lực, kiên trì, không từ bỏ gánh nặng trong các thiện 

pháp. Này chư Hiền, đây là sở y thứ tư để tu tập các pháp 

chánh giác phần. 

7. Lại nữa, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo có trí tuệ, thành 

tựu trí tuệ về sanh và diệt, với Thánh thể nhập (quyết trạch) 

đi đến con đường đoạn tận khổ đau. Này chư Hiền, đây là sở 

y thứ năm để tu tập các pháp chánh giác phần. 



340     Chương IX – Chín Pháp 

 

8. Này các Tỷ-kheo, với Tỷ-kheo làm bạn với thiện, 

thân hữu với thiện, giao thiệp với thiện, thời được chờ đợi 

như sau: sẽ giữ giới, sẽ sống được bảo vệ với sự bảo vệ của 

giới bổn Pàtimokkha, đầy đủ uy nghi chánh hạnh, thấy sợ hãi 

trong các lỗi nhỏ nhặt, chấp nhận và học tập trong các học 

pháp. 

Này các Tỷ-kheo, với Tỷ-kheo làm bạn với thiện, thân 

hữu với thiện, giao thiệp với thiện, thời được chờ đợi như sau: 

Câu chuyện này có khả năng đoạn giảm, đưa đến tâm rộng 

mở, như luận về ít dục... những câu chuyện như vậy, có được 

không khó khăn, có được không mệt nhọc, có được không 

phí sức. Này các Tỷ-kheo, với Tỷ-kheo làm bạn với thiện, 

thân hữu với thiện, giao thiệp với thiện, thời được chờ đợi 

như sau: sẽ sống tinh cần tinh tấn để đoạn tận các pháp bất 

thiện... trong các thiện pháp. Này các Tỷ-kheo, với Tỷ-kheo 

làm bạn với thiện, thân hữu với thiện, giao thiệp với thiện, 

thời được chờ đợi như sau: sẽ có trí tuệ, thành tựu trí tuệ về 

sanh và diệt, với Thánh thể nhập đi đến con đường chơn 

chánh đoạn tận khổ đau.  

Và này các Tỷ-kheo, khi Tỷ-kheo ấy đã trú trong năm 

pháp này, bốn pháp nữa cần phải tu tập. Cần phải tu tập 

tưởng bất tịnh để đoạn tận tham ái, cần phải tu tập từ tâm để 

đoạn tận sân, cần phải tu tập niệm hơi thở vô, hơi thở ra để 

cắt đứt tầm, cần phải tu tập tưởng vô thường để phá hoại ngã 

mạn. Này các Tỷ-kheo, với Tỷ-kheo có tưởng vô thường, 

tưởng vô ngã được an trú; với Tỷ-kheo có tưởng vô ngã, ngã 

mạn bị phá hoại, ngay trong hiện tại, đạt được Niết-bàn. 

(II) (2) Y Chỉ 

1. Rồi một Tỷ-kheo đi đến Thế Tôn, sau khi đến, đảnh 

lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. Ngồi xuống một bên, 

Tỷ-kheo ấy bạch Thế Tôn: 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     341 

 

- Ðầy đủ y chỉ, đầy đủ y chỉ, bạch Thế Tôn, được nói 

lên như vậy. Bạch Thế Tôn cho đến như thế nào là Tỷ-kheo 

đầy đủ y chỉ? 

2. - Nếu Tỷ-kheo y chỉ lòng tin, đoạn tận bất thiện tu 

tập thiện, như vậy, với vị ấy, bất thiện được đoạn tận. Nếu 

Tỷ-kheo y chỉ tàm (xấu hổ)... nếu Tỷ-kheo y chỉ sợ hãi... nếu 

Tỷ-kheo y chỉ tinh tấn... nếu Tỷ-kheo y chỉ trí tuệ, đoạn tận 

bất thiện, tu tập thiện, như vậy với vị ấy, bất thiện được đoạn 

tận. Như vậy Tỷ-kheo ấy đã đoạn tận, đã khéo đoạn tận bất 

thiện, khi bất thiện ấy được thấy với Thánh trí tuệ và được 

đoạn tận. Này các Tỷ-kheo, sau khi Tỷ-kheo ấy an trú trong 

năm pháp này, có bốn pháp nữa vị ấy phải y chỉ. Thế nào là 

bốn? 

3. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo sau khi cân nhắc 

(ước lượng), thực hành một sự, sau khi cân nhắc, kham nhẫn 

một sự, sau khi cân nhắc, từ bỏ một sự, sau khi cân nhắc, trừ 

sạch một sự. Như vậy, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo đầy đủ y 

chỉ. 

(III) (3) Tôn Giả Meghiya 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Càlikà, tại núi Càlikà. Lúc 

bấy giờ, Tôn giả Meghiya là người thị giả Thế Tôn. Rồi Tôn 

giả Meghiya đi đến Thế Tôn, sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn 

rồi đứng một bên. Ðứng một bên, Tôn giả Meghiya bạch Thế 

Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, con muốn đi vào làng Jantu để khất 

thực. 

- Này Meghiya, nay Thầy hãy làm những gì Thầy nghĩ 

là hợp thời. 



342     Chương IX – Chín Pháp 

 

2. Rồi Tôn giả Meghiya vào buổi sáng đắp y, cầm y bát 

đi vào làng Jantu để khất thực. Sau khi khất thực ở làng Jantu 

xong, sau buổi ăn, trên con đường khất thực trở về, đi đến bờ 

sông Kimikàlà, trong khi bộ hành, đi bách bộ qua lại trên bờ 

sông Kimikàla, Tôn giả Meghiya thấy một rừng xoài đẹp đẽ 

khả ái. Thấy vậy Tôn giả suy nghĩ: "Rừng xoài này thật là 

đẹp đẽ khả ái. Vậy thật là vừa đủ để cho thiện nam tử ưa 

thích tinh cần để tinh cần, và nếu Thế Tôn chấp thuận, ta sẽ 

đi đến rừng xoài này để tinh cần". 

3. Rồi Tôn giả Meghiya đi đến Thế Tôn, sau khi đến, 

đảnh lễ Thế Tôn và ngồi xuống một bên. Ngồi xuống một 

bên. Tôn giả Meghiya bạch Thế Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, ở đây vào buổi sáng con đắp y, cầm y 

bát và đi vào làng Jantu để khất thực. Ði khất thực xong, sau 

buổi ăn, trên con đường đi khất thực trở về, con đi đến bờ 

sông Kimikàlà. Bạch Thế Tôn, khi con bộ hành, đi bách bộ 

qua lại trên bờ sông Kimikàlà, con thấy một rừng xoài đẹp đẽ 

khả ái. Thấy vậy, con suy nghĩ như sau: "Rừng xoài này thật 

đẹp đẽ, khả ái. Vậy thật là vừa đủ cho thiện nam tử ưa thích 

tinh cần để tinh cần, và nếu Thế Tôn chấp thuận ta, ta sẽ đi 

đến rừng xoài ấy để tinh cần". 

- Hãy chờ đợi này Meghiya cho đến khi một Tỷ-kheo 

khác có mặt, vì chúng ta chỉ có một mình. 

4. Lần thứ hai, Tôn giả Meghiya bạch Thế Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, đối với Thế Tôn không có gì nữa cần 

phải làm thêm, không có cái gì cần phải làm thêm vào sự 

việc đã làm. Còn con, bạch Thế Tôn, có sự việc cần phải làm 

thêm, còn có việc cần phải làm thêm vào sự việc đã làm. Nếu 

Thế Tôn chấp thuận con, con sẽ đi đến rừng xoài ấy để tinh 

cần. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     343 

 

- Hãy chờ đợi này Maghiya, cho đến khi một Tỷ-kheo 

khác có mặt, vì chúng ta chỉ có một mình. 

5. Lần thứ ba, Tôn giả Meghiya bạch Thế Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, Thế Tôn không có gì nữa cần phải làm 

thêm, không có cái gì cần phải thêm vào sự việc đã làm. Nếu 

Thế Tôn chấp thuận con, con sẽ đi đến rừng xoài ấy để tinh 

cần. 

- Này Meghia, khi Thầy đã nói tinh cần, thời chúng ta 

có thể còn nói gì nữa? Vậy này Meghiya, nay Thầy hãy làm 

những gì Thầy nghĩ là hợp thời. 

6. Rồi Tôn giả Meghiya từ chỗ ngồi đứng dậy, đảnh lễ 

Thế Tôn, thân phía hữu hướng về Ngài, ra đi đến rừng xoài 

ấy, sau khi đến, đi sâu vào rừng xoài, rồi ngồi nghỉ ban ngày 

dưới một gốc cây. Trong khi Tôn giả Meghiya trú trong rừng 

ấy, phần lớn ba ác bất thiện tầm hiện hành, tức là dục tầm, 

sân tầm và hại tầm. Rồi Tôn giả Meghiya suy nghĩ như sau: 

"Thật vi diệu thay, thật hy hữu thay. Ta vì lòng tin đã xuất 

gia, từ bỏ gia đình, sống không gia đình. Nhưng ba ác bất 

thiện tầm này xâm nhập tức là dục tầm, sân tầm, hại tầm". 

7. Rồi Tôn giả Meghiya đi đến Thế Tôn, sau khi đến 

đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. Ngồi xuống một 

bên Tôn giả Meghiya bạch Thế Tôn: 

- Ở đây, bạch Thế Tôn, khi con sống tại rừng xoài ấy, 

ba ác bất thiện tầm hiện hành, tức là dục tầm, sân tầm, hại 

tầm. Bạch Thế Tôn, con suy nghĩ như sau: "Thật vi diệu thay! 

Thật hy hữu thay! Ta vì lòng tin xuất gia, từ bỏ gia đình, 

sống không gia đình. Nhưng ba ác bất thiện tầm này xâm 

nhập, tức là dục tầm, sân tầm, hại tầm". 



344     Chương IX – Chín Pháp 

 

- Này Meghiya, với tâm giải thoát chưa được thuần 

thục, năm pháp đưa đến thuần thục. Thế nào là năm? 

8. Ở đây, này Meghiya, Tỷ-kheo làm bạn với thiện, 

thân hữu với thiện, giao thiệp với thiện. Này Meghiya, với 

tâm giải thoát chưa được thuần thục, đây là pháp thứ nhất 

đưa đến thuần thục. 

9. Lại nữa, này Meghiya, Tỷ-kheo có giới, sống được 

bảo vệ sự bảo vệ của giới bổn Pàtimokkha, đầy đủ uy nghi 

chánh hạnh, thấy sợ hãi trong những lỗi nhỏ nhặt, chấp nhận 

và tu học trong các học pháp. Này Meghiya, với tâm giải 

thoát chưa được thuần thục, đây là pháp thứ hai đưa đến 

thuần thục. 

10. Lại nữa, này Meghiya, câu chuyện này có khả năng 

đoạn giảm (hướng thượng) đưa đến tâm được rộng mở, như 

luận về ít dục, luận về biết đủ, luận về viễn ly, luận về không 

tụ hội, luận về tinh tấn tinh cần, luận về giới, luận về định, 

luận về tuệ, luận về giải thoát, luận về giải thoát tri kiến. 

Những câu chuyện như vậy có được không khó khăn, có 

được không mệt nhọc, có được không phí sức. Này Meghiya, 

với tâm giải thoát chưa được thuần thục, đây là pháp thứ ba 

đưa đến thuần thục. 

11. Lại nữa, này Meghiya, Tỷ-kheo sống tinh cần tinh 

tấn để đoạn tận các pháp bất thiện, để được đầy đủ các pháp 

thiện, nỗ lực, kiên trì không từ bỏ gánh nặng trong các thiện 

pháp. Này Meghiya, với tâm giải thoát chưa được thuần thục, 

đây là pháp thứ tư đưa đến thuần thục. 

12. Lại nữa, này Meghiya, có trí tuệ, thành tựu trí tuệ 

về sanh và diệt, với Thánh thể nhập đi đến con đường đoạn 

tận khổ đau. Này Meghiya, với tâm giải thoát chưa được 

thuần thục, đây là pháp thứ năm đưa đến thuần thục. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     345 

 

13. Này Meghiya, với Tỷ-kheo làm bạn với thiện, thân 

hữu với thiện, giao thiệp với thiện, được chờ đợi như sau: sẽ 

sống có giới, được bảo vệ với sự bảo vệ của giới bổn 

Pàtimokkha, đầy đủ uy nghi chánh hạnh, thấy sợ hãi trong 

các lỗi nhỏ nhặt, chấp nhận và học tập trong các học pháp. 

Này Meghiya, với Tỷ-kheo làm bạn với thiện, thân hữu 

với thiện, giao thiệp với thiện, được chờ đợi như sau: Câu 

chuyện này có khả năng đoạn giảm (hướng thượng) như luận 

về ít dục... Những câu chuyện như vậy có được không khó 

khăn, có được không mệt nhọc, có được không phí sức. Này 

Meghiya, với Tỷ-kheo làm bạn với thiện, thân hữu với thiện, 

giao thiệp với thiện, được chờ đợi như sau: Vị ấy sẽ sống 

tinh cần tinh tấn... không từ bỏ trách nhiệm trong các thiện 

pháp. Này Meghiya, Tỷ-kheo làm bạn với thiện, thân hữu với 

thiện, giao thiệp với thiện, được chờ đợi như sau: Vị ấy sẽ có 

trí tuệ... chơn chánh đoạn tận khổ đau. Và này Meghiya, khi 

Tỷ-kheo ấy đến trú trong năm pháp này, bốn pháp nữa cần 

phải tu tập: tu tập tưởng bất tịnh để đoạn tận tham ái, tu tập 

từ bi để đoạn tận sân, tu tập niệm hơi thở vô hơi thở ra để cắt 

đứt tầm, tu tập tưởng vô thường để phá hoại ngã mạn. Này 

Meghiya, với Tỷ-kheo có tưởng vô thường, tưởng vô ngã 

được tồn tại. Có tưởng vô ngã, thời ngã mạn bị phá hoại, 

ngay trong hiện tại đạt được Niết-bàn. 

(IV) (4) Tôn Giả Nandaka 

1. Một thời Thế Tôn trú ở Sàvathi, tại Jetavana, trong 

khu vườn ông Anàthapindika. Lúc bấy giờ, Tôn giả Nandaka 

đang thuyết pháp cho các Tỷ-kheo trong hội trường, thuyết 

giảng, khích lệ, làm cho phấn khởi, làm cho hoan hỷ. 

2. Rồi Thế Tôn vào buổi chiều từ Thiền tịnh đứng dậy, 

đi đến hội trường, sau khi đến, đứng ngoài cửa hội trường, 

chờ đợi cho cuộc thuyết giảng chấm dứt. Biết được bài giảng 



346     Chương IX – Chín Pháp 

 

đã chấm dứt, Thế Tôn đằng hắng và gõ vào then cửa. Các 

Tỷ-kheo ấy mở cửa cho Thế Tôn. Rồi Thế Tôn bước vào hội 

trường và ngồi xuống trên chỗ đã soạn sẵn. Ngồi xuống, Thế 

Tôn bảo Tôn giả Nandaka: 

- Dài thay, này Nandaka là pháp môn này, Thầy đã 

giảng cho các Tỷ-kheo! Lưng Ta đã mỏi khi đứng ở ngoài 

cửa, chờ cho buổi thuyết giảng chấm dứt. 

3. Khi được nói vậy, Tôn giả Nandaka lấy làm bối rối 

bạch Thế Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, chúng con không biết Thế Tôn đứng ở 

ngoài cửa. Nếu chúng con biết Thế Tôn đứng ở ngoài cửa, 

thời chúng con đã không nói dài như vậy. 

Thế Tôn sau khi biết tâm trạng bối rối của Tôn giả 

Nandaka liền nói với Tôn giả Nandaka: 

- Lành thay, lành thay, này Nandaka! Thật là xứng đáng 

cho các thiện nam tử các Thầy vì lòng tin xuất gia, từ bỏ gia 

đình, sống không gia đình, các Thầy ngồi lại với nhau để 

nghe pháp. Này Nandaka, khi các Thầy hội họp với nhau, 

này Nandaka, có hai việc cần phải làm: nói pháp hay giữ yên 

lặng của bậc Thánh. Này Nandaka, Tỷ-kheo có lòng tin 

nhưng không có giới, như vậy vị ấy không đầy đủ về chi 

phần ấy. Do vậy, cần phải làm cho đầy đủ chi phần ấy: "Làm 

thế nào ta có lòng tin và cả giới nữa?". Và khi nào, này 

Nandaka, Tỷ-kheo có lòng tin và có giới, như vậy vị ấy đầy 

đủ về chi phần ấy. Và này Nandaka, Tỷ-kheo có lòng tin và 

có giới, nhưng nội tâm không được tịnh chỉ; như vậy vị ấy 

không đầy đủ về chi phần ấy. Do vậy, cần phải làm cho đầy 

đủ về chi phần ấy: "Làm thế nào ta có lòng tin và cả giới và 

có nội tâm tịnh chỉ?". Và khi nào, này Nandaka, Tỷ-kheo có 

lòng tin, có giới và có được tâm tịnh chỉ; như vậy vị ấy đầy 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     347 

 

đủ về chi phần ấy. Và này Nandaka, Tỷ-kheo có lòng tin, có 

giới, có nội tâm được tịnh chỉ, nhưng không được tăng 

thượng tuệ pháp quán, như vậy, vị ấy không đầy đủ về chi 

phần ấy. Do vậy, cần phải làm cho đầy đủ về chi phần ấy: 

"Làm thế nào ta có lòng tin, có giới, có được nội tâm tịnh chỉ, 

và có được tăng thượng tuệ pháp quán?" Và khi nào, này 

Nandaka, Tỷ-kheo có lòng tin, có giới, có được nội tâm tịnh 

chỉ, và có được tăng thượng tuệ pháp quán, như vậy vị ấy 

đầy đủ về chi phần ấy. 

Thế Tôn thuyết giảng như vậy. Nói như vậy xong, 

Thiện Thệ từ chỗ ngồi đứng dậy, bước vào tịnh xá. 

4. Rồi Tôn giả Nandaka khi Thế Tôn đi không bao lâu 

gọi các Tỷ-kheo: 

- Này, này chư Hiền, Thế Tôn với bốn câu, sau khi 

thuyết trình Phạm hạnh hoàn toàn viên mãn thanh tịnh, từ 

chỗ ngồi đứng dậy, đã đi vào tịnh xá. "Này Nandaka, Tỷ-

kheo có lòng tin... như vậy, vị ấy được đầy đủ với chi phần 

ấy". 

Này chư Hiền, có năm lợi ích này, do nghe pháp đúng 

thời và luận đàm về pháp đúng thời. Thế nào là năm? 

5. Ở đây, này chư Hiền, Tỷ-kheo thuyết pháp cho các 

Tỷ-kheo, sơ thiện, trung thiện, hậu thiện, có nghĩa có văn, 

trình bày Phạm hạnh hoàn toàn đầy đủ trong sạch. Này chư 

Hiền, nhiều như thế nào, như thế nào, vị Tỷ-kheo thuyết 

pháp cho các Tỷ-kheo, sơ thiện, trung thiện, hậu thiện... đầy 

đủ trong sạch, nhiều như vậy, như vậy, vị ấy ái mộ bậc Ðạo 

Sư, thích ý, kính trọng và noi gương theo. Thưa chư Hiền, 

đây là lợi ích thứ nhất, do đúng thời nghe pháp, đúng thời 

đàm luận về pháp. 



348     Chương IX – Chín Pháp 

 

6. Lại nữa, này chư Hiền, Tỷ-kheo thuyết pháp cho các 

Tỷ-kheo, sơ thiện, trung thiện, hậu thiện, có nghĩa, có văn.. 

đầy đủ trong sạch. Này chư Hiền, nhiều như thế nào, như thế 

nào, Tỷ-kheo thuyết pháp cho các Tỷ-kheo sơ thiện... đầy đủ 

trong sạch, nhiều như vậy, như vậy, vị ấy thọ trì về nghĩa, 

thọ trì về pháp. Thưa chư Hiền, đây là lợi ích thứ hai, do 

đúng thời nghe pháp, đúng thời đàm luận về pháp. 

7. Lại nữa, này chư Hiền, Tỷ-kheo thuyết pháp cho các 

Tỷ-kheo, sơ thiện... đầy đủ trong sạch. Này chư Hiền, nhiều 

như thế nào, như thế nào, vị ấy thuyết pháp cho các Tỷ-kheo 

sơ thiện... đầy đủ trong sạch, này chư Hiền, nhiều như vậy, 

như vậy, vị ấy, sau khi thể nhập nghĩa cú thâm sâu trong 

pháp ấy, vị ấy thấy. Này chư Hiền, đây là lợi ích thứ ba, do 

nghe pháp đúng thời và đàm luận về pháp đúng thời. 

8. Lại nữa, này chư Hiền, Tỷ-kheo thuyết pháp cho các 

Tỷ-kheo sơ thiện... đầy đủ trong sạch. Này chư Hiền, nhiều 

như thế nào, như thế nào, vị ấy thuyết pháp cho các Tỷ-kheo 

sơ thiện... đầy đủ trong sạch, nhiều như vậy, như vậy, các vị 

đồng Phạm hạnh tôn trọng noi gương thêm nữa, nghĩ rằng: 

"Vị ấy đã chứng hay sẽ chứng". Này chư Hiền, đây là lợi ích 

thứ tư, do nghe pháp đúng thời và đàm luận về pháp đúng 

thời. 

9. Lại nữa, này chư Hiền, Tỷ-kheo thuyết pháp cho các 

Tỷ-kheo sơ thiện, trung thiện, hậu thiện, có nghĩa, có văn, 

trình bày Phạm hạnh hoàn toàn đầy đủ trong sạch. Này chư 

Hiền, nhiều như thế nào, như thế nào, Tỷ-kheo thuyết pháp 

cho các Tỷ-kheo sơ thiện, trung thiện, hậu thiện, có nghĩa, có 

văn, trình bày Phạm hạnh hoàn toàn đầy đủ trong sạch. Ở 

đây, ở đây các Tỷ-kheo nào là hữu học, tâm chưa thành tựu, 

đang sống cần cầu sự vô thượng an ổn, khỏi các khổ ách, họ 

được nghe pháp ấy, khởi lên tinh tấn để chứng đạt được 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     349 

 

những gì chưa được chứng đạt, để chứng đắc những gì chưa 

được chứng đắc, để chứng ngộ những gì chưa được chứng 

ngộ. Còn các Tỷ-kheo nào ở đây là các bậc A-la-hán, các lậu 

hoặc đã đoạn tận, tu hành thành mãn, các việc nên làm đã 

làm, đã đặt gánh nặng xuống, đã thành đạt lý tưởng, đã tận 

trừ hữu kiết sử, chánh trí giải thoát. Những vị ấy sau khi 

nghe pháp, sống chú tâm vào hiện tại lạc trú. Này chư Hiền, 

đây là lợi ích thứ năm, do nghe pháp đúng thời và do đàm 

luận về pháp đúng thời. 

Này chư Hiền, đó là năm lợi ích do nghe pháp đúng 

thời, và do đàm luận về pháp đúng thời. 

(V) (5) Những Sức Mạnh 

1. - Này các Tỷ-kheo, có bốn sức mạnh này. Thế nào là 

bốn? 

2. Tuệ lực, tấn lực, vô tội lực, năng nhiếp lực. Và này 

các Tỷ-kheo, thế nào là tuệ lực? 

3. Những pháp nào bất thiện được xem là bất thiện; 

những pháp nào thiện được xem là thiện; những pháp nào có 

tội được xem là có tội; những pháp nào vô tội được xem là 

vô tội, những pháp nào đen được xem là đen; những pháp 

nào trắng được xem là trắng; những pháp nào không nên 

thực hiện được xem là không nên thực hiện; những pháp nào 

nên thực hiện được xem là nên thực hiện; những pháp nào 

không xứng đáng bậc Thánh được xem là không xứng đáng 

bậc Thánh; những pháp nào xứng đáng bậc Thánh được xem 

là xứng đáng bậc Thánh. Những pháp ấy cần phải được khéo 

quán sát, khéo thẩm sát với trí tuệ. Này các Tỷ-kheo, đây gọi 

là tuệ lực.  

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là tấn lực? 



350     Chương IX – Chín Pháp 

 

4. Những pháp nào bất thiện được xem là bất thiện; 

những pháp nào có tội được xem là có tội; những pháp nào 

đen được xem là đen; những pháp nào không nên thực hiện 

được xem là không nên thực hiện; những pháp nào không 

xứng đáng bậc Thánh được xem là không xứng đáng bậc 

Thánh. Ðối với các pháp ấy, khởi lên ý muốn, cố gắng, tinh 

tấn, sách tâm, trì tâm để đoạn tận. Những pháp nào thiện 

được xem là thiện; những pháp nào vô tội được xem là vô tội, 

những pháp nào trắng được xem là trắng; những pháp nào 

nên thực hiện được xem là nên thực hiện; những pháp nào 

xứng đáng bậc Thánh được xem là xứng đáng bậc Thánh. 

Ðối với các pháp ấy, khởi lên ý muốn, cố gắng, tinh tấn, sách 

tâm, trì tâm để chứng được. Này các Tỷ-kheo, đây gọi là tấn 

lực.  

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là vô tội lực? 

5. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử thành tựu thân 

nghiệp vô tội, thành tựu khẩu nghiệp vô tội, thành tựu ý 

nghiệp vô tội. Này các Tỷ-kheo, đây gọi là vô tội lực.  

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là năng nhiếp lực? 

6. Này các Tỷ-kheo, có bốn Nhiếp pháp này: bố thí, ái 

ngữ, lợi hành, đồng sự. Tối thượng trong các loại bố thí, này 

các Tỷ-kheo, là pháp thí. Tối thượng trong các loại ái ngữ, 

này các Tỷ-kheo là tiếp tục thuyết pháp cho những ai hy cầu 

và lóng tai nghe. Tối thượng trong các lợi hành, này các Tỷ-

kheo, là đối với người không có lòng tin, khích lệ, đặt vào, 

an trú vào đầy đủ lòng tin; đối với người không giữ giới, 

khích lệ, đặt vào, an trú vào đầy đủ giới; đối với người xan 

tham khích lệ, đặt vào an trú vào bố thí; đối với người ác tuệ, 

khích lệ, đặt vào, an trú vào đầy đủ trí tuệ. Này các Tỷ-kheo, 

tối thượng trong đồng sự là đồng sự giữa bậc Dự Lưu với bậc 

Dự Lưu, bậc Nhất Lai với bậc Nhất Lai, bậc Bất Lai với bậc 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     351 

 

Bất Lai, bậc A-la-hán với bậc A-la-hán. Này các Tỷ-kheo, 

đây là sức mạnh năng nhiếp. 

Này các Tỷ-kheo, đó là bốn sức mạnh. 

7. Thành tựu bốn sức mạnh ấy, này các Tỷ-kheo, Thánh 

đệ tử vượt qua năm sợ hãi. Thế nào là năm? 

8. Sợ hãi về sinh sống, sợ hãi về tiếng đồn xấu, sợ hãi 

về xấu hổ trong hội chúng, sợ hãi về chết, sợ hãi về ác thú. 

Này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử ấy thẩm sát như sau: 

9. "Ta không sợ hãi sự sợ hãi về sinh sống. Vì sao? Ta 

có bốn lực này: tuệ lực, tinh tấn lực, vô tội lực, năng nhiếp 

lực. Kẻ ác tuệ có thể sợ hãi sự sợ hãi về sinh sống. Kẻ biếng 

nhác có thể sợ hãi sự sợ hãi về sinh sống. Kẻ có thân nghiệp, 

khẩu nghiệp, ý nghiệp có tội có thể sợ hãi sự sợ hãi về sinh 

sống. Kẻ không năng nhiếp có thể sợ hãi sự sợ hãi về sinh 

sống. Ta không có sợ sự sợ hãi về tiếng đồn xấu... Ta không 

có sợ sự sợ hãi về xấu hổ trong hội chúng... Ta không có sợ 

sự sợ hãi về chết... Ta không có sợ sự sợ hãi về ác thú. Vì sao? 

Ta có bốn lực này: tuệ lực, tinh tấn lực, vô tội lực, năng 

nhiếp lực. Kẻ ác tuệ lực có thể sợ hãi sự sợ hãi về ác thú; kẻ 

biếng nhác có thể sợ hãi sự sợ hãi về ác thú; kẻ có thân 

nghiệp, khẩu nghiệp, ý nghiệp có thể sợ hãi sự sợ hãi về ác 

thú; kẻ không năng nhiếp có thể sợ hãi sự sợ hãi về ác thú." 

Thành tựu bốn lực ấy, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử 

vượt qua năm sự sợ hãi này. 

(VI) (6) Cần Phải Thân Cận 

1. Ở đây, Tôn giả Sàriputta gọi các Tỷ-kheo: "Này chư 

Hiền". - "Thưa Hiền giả". Các Tỷ-kheo ấy vâng đáp Tôn giả 

Sàriputta. Tôn giả Sàriputta nói như sau: 



352     Chương IX – Chín Pháp 

 

2. - Này chư Hiền, con người cần phải được tìm hiểu 

trên hai phương diện: cần phải thân cận hay không cần phải 

thân cận. Y áo, này chư Hiền, cần phải tìm hiểu trên hai 

phương diện: cần được sử dụng hay không cần được sử dụng. 

Ðồ ăn khất thực, này chư Hiền, cần phải được tìm hiểu trên 

hai phương diện: cần được sử dụng hay không cần được sử 

dụng. Sàng tọa, này chư Hiền, cần phải được tìm hiểu trên 

hai phương diện: cần được sử dụng hay không cần được sử 

dụng. Làng và thị trấn, này chư Hiền, cần phải được tìm hiểu 

trên hai phương diện: cần được tìm đến hay không cần được 

tìm đến. Quốc độ, này chư Hiền, cần phải được tìm hiểu trên 

hai phương diện: cần được tìm đến hay không cần được tìm 

đến. 

3. Con người, này chư Hiền, cần phải được tìm hiểu 

trên hai phương diện: cần phải thân cận hay không cần phải 

thân cận được nói đến như vậy. Do duyên gì, được nói đến 

như vậy? 

Ở đây, khi biết được về một người như sau: "Người này, 

nếu ta thân cận, thời các pháp bất thiện tăng trưởng, các pháp 

thiện bị đoạn giảm. Các vật dụng cần thiết cho đời sống xuất 

gia mà ta phải có như y áo, đồ ăn khất thực, sàng tọa, dược 

phẩm trị bệnh, những vật dụng ấy có được một cách khó 

khăn. Và vì mục đích gì ta xuất gia, từ bỏ gia đình, sống 

không gia đình. Mục đích của Sa-môn hạnh ấy, không đi đến 

tu tập viên mãn". Ðối với một người như vậy, này chư hiền, 

bất luận đêm hay ngày, không hỏi gì, cần phải bỏ đi, không 

được theo người ấy. Ở đây, khi biết được một người như sau: 

"Người này, nếu ta thân cận, thời các pháp bất thiện tăng 

trưởng, các pháp thiện bị đoạn giảm. Các vật dụng cần thiết 

cho đời sống xuất gia mà ta phải có như y áo, đồ ăn khất thực, 

sàng tọa, dược phẩm trị bệnh, những vật dụng ấy có được 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     353 

 

một cách không khó khăn. Và vì mục đích gì ta xuất gia, từ 

bỏ gia đình, sống không gia đình. Mục đích của Sa-môn hạnh 

ấy, không đi đến tu tập viên mãn". Ðối với một người như 

vậy, này chư Hiền, sau khi tính toán, không hỏi gì, cần phải 

bỏ đi, không được theo người ấy. Ở đây, khi biết được một 

người như sau: "Người này, nếu ta thân cận, thời các pháp 

bất thiện giảm thiểu, các pháp thiện tăng trưởng, những vật 

dụng cần thiết cho đời sống xuất gia mà ta phải có như y áo, 

đồ ăn khất thực, sàng tọa, dược phẩm trị bệnh, những vật 

dụng ấy có được một cách khó khăn. Và vì mục đích gì ta 

xuất gia, từ bỏ gia đình, sống không gia đình. Mục đích của 

Sa-môn hạnh ấy, đi đến tu tập viên mãn". Này chư Hiền, đối 

với một người như vậy, sau khi tính toán, cần phải theo 

người ấy, không được bỏ đi. Ở đây, sau khi biết được một 

người như sau: "Người này, nếu ta thân cận, thời các pháp 

bất thiện giảm thiểu, các pháp thiện tăng trưởng, những vật 

dụng cần thiết cho đời sống xuất gia mà ta phải có như y áo, 

đồ ăn khất thực, sàng tọa, dược phẩm trị bệnh, những vật 

dụng ấy có được một cách không khó khăn. Và vì mục đích 

gì ta xuất gia, từ bỏ gia đình, sống không gia đình. Mục đích 

của Sa-môn hạnh ấy, đi đến tu tập viên mãn". Này chư Hiền, 

đối với một người như vậy, cần phải theo cho đến trọn đời, 

không được bỏ đi, dầu có bị từ chối. 

Này chư Hiền, một người cần phải được hiểu biết theo 

hai phương diện: cần được thân cận và không cần được thân 

cận đã được nói đến như vậy, chính do duyên này được nói 

đến. 

4. Y áo, này chư Hiền, cần phải được hiểu biết theo hai 

phương diện: cần được sử dụng hay không cần được sử dụng 

đã được nói đến như vậy. Do duyên gì được nói đến? 



354     Chương IX – Chín Pháp 

 

Ở đây, sau khi biết được về y như sau: "Nếu ta sử dụng 

y này, các pháp bất thiện tăng trưởng, các pháp thiện đoạn 

giảm; y như vậy không nên sử dụng". Ở đây, sau khi biết 

được về y như sau: "Nếu ta sử dụng y này, các pháp bất thiện 

đoạn giảm, các pháp thiện tăng trưởng; y như vậy nên sử 

dụng". 

Này chư Hiền, y áo cần phải được hiểu biết theo hai 

phương diện: cần được sử dụng hay không cần được sử dụng, 

được nói đến như vậy, do duyên này được nói đến. 

5. Ðồ ăn khất thực, này chư Hiền, cần phải được hiểu 

biết theo hai phương diện: cần được sử dụng hay không cần 

được sử dụng đã được nói đến như vậy. Do duyên gì được 

nói đến? 

Ở đây, sau khi biết được về đồ ăn khất thực như sau: 

"Nếu ta sử dụng đồ ăn khất thực này, các pháp bất thiện tăng 

trưởng, các pháp thiện đoạn giảm; đồ ăn khất thực như vậy 

không nên sử dụng". Ở đây, sau khi biết được về đồ ăn khất 

thực như sau: "Nếu ta sử dụng đồ ăn khất thực này, các pháp 

bất thiện đoạn giảm, các pháp thiện tăng trưởng; đồ ăn khất 

thực như vậy nên sử dụng". 

Này chư Hiền, đồ ăn khất thực cần phải được hiểu biết 

theo hai phương diện: cần được sử dụng hay không cần được 

sử dụng đã được nói đến như vậy, do duyên này được nói 

đến. 

6. Sàng tọa, này chư Hiền, cần phải được hiểu biết theo 

hai phương diện: cần được sử dụng hay không cần được sử 

dụng đã được nói đến như vậy. Do duyên gì được nói đến? 

Ở đây, sau khi biết được về sàng tọa như sau: "Nếu ta 

sử dụng sàng tọa này, các pháp bất thiện tăng trưởng, các 

pháp thiện đoạn giảm; sàng tọa như vậy không nên sử dụng". 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     355 

 

Ở đây, sau khi biết được về sàng tọa như sau: "Nếu ta sử 

dụng sàng tọa này, các pháp bất thiện đoạn giảm, các pháp 

thiện tăng trưởng; sàng tọa như vậy nên sử dụng". 

Này chư Hiền, sàng tọa cần phải được hiểu biết theo hai 

phương diện: cần được sử dụng hay không cần được sử dụng 

được nói đến như vậy, do duyên này được nói đến. 

7. Làng, thị trấn, này chư Hiền, cần phải được hiểu biết 

theo hai phương diện: cần được tìm đến và không cần được 

tìm đến đã được nói đến như vậy. Do duyên gì được nói đến? 

Ở đây, sau khi biết được về làng, thị trấn như sau: "Nếu 

ta tìm đến làng, thị trấn này, các pháp bất thiện tăng trưởng, 

các pháp thiện đoạn giảm; làng và thị trấn như vậy không 

nên được tìm đến". Ở đây, sau khi biết được về làng, thị trấn 

như sau: "Nếu ta tìm đến làng, thị trấn, các pháp bất thiện 

đoạn giảm, các pháp thiện tăng trưởng; làng, thị trấn như vậy 

cần được tìm đến". 

Này chư Hiền, làng, thị trấn cần phải được hiểu biết 

theo hai phương diện: cần được tìm đến hay không cần được 

tìm đến, được nói đến như vậy, do duyên này được nói đến. 

8. Quốc độ, này chư Hiền, cần phải được hiểu biết theo 

hai phương diện: cần được tìm đến và không cần được tìm 

đến đã được nói như vậy. Do duyên gì được nói đến? 

Ở đây, sau khi biết được về quốc độ như sau: "Nếu ta 

tìm đến quốc độ này, các pháp bất thiện tăng trưởng, các 

pháp thiện đoạn giảm; quốc độ như vậy không nên được tìm 

đến". Ở đây, sau khi biết được về quốc độ như sau: "Nếu ta 

tìm đến quốc độ này, các pháp bất thiện đoạn giảm, các pháp 

thiện tăng trưởng; quốc độ như vậy nên được tìm đến". 



356     Chương IX – Chín Pháp 

 

Này chư Hiền, quốc độ cần phải được hiểu biết theo hai 

phương diện: nên được tìm đến hay không nên được tìm đến, 

được nói đến như vậy, do duyên này được nói đến. 

(VII) (7) Du Sĩ Sutavà 

1. Như vậy tôi nghe: 

Một thời, Thế Tôn trú ở Ràjagaha, tại núi Gijjhakùta. 

Rồi du sĩ Sutavà đi đến Thế Tôn, sau khi đến nói với Thế 

Tôn những lời chào đón hỏi thăm, sau khi nói lên những lời 

chào đón hỏi thăm thân hữu liền ngồi xuống một bên. Ngồi 

xuống một bên, du sĩ Sutavà bạch Thế Tôn; 

2. - Bạch Thế Tôn, có một thời Thế Tôn trú ở Ràjagaha, 

tại Giribbaja. Tại đây, bạch Thế Tôn, con có nghe từ miệng 

Thế Tôn, con có chấp nhận từ miệng Thế Tôn: 

"Này Sutavà, Tỷ-kheo nào là bậc A-la-hán, đã tận các 

lậu hoặc, đã thành tựu viên mãn, việc nên làm đã làm, đã đặt 

gánh nặng xuống, mục đích đã đạt được, hữu kiết sử đã đoạn 

tận, chơn chánh giải thoát; vị ấy không có thể làm năm sự: 

Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc không có thể có ý đoạt 

mạng sống của loài hữu tình; Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu 

hoặc không có thể lấy của không cho được gọi là ăn trộm; 

Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc không có thể hành dâm 

dục; Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc không có thể biết mà 

nói láo; Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc không có thể 

hưởng thọ các dục do các đồ cất chứa đem lại, như trước còn 

làm gia chủ". Bạch Thế Tôn, như vậy không biết con có khéo 

nghe, khéo nắm giữ, khéo tác ý, khéo thọ trì lời Thế Tôn dạy 

hay không? 

3. - Thật vậy, này Sutavà, như vậy Thầy đã khéo nghe, 

khéo nắm giữ, khéo tác ý, khéo thọ trì. Xưa kia, và cả nay 

nữa, này Sutavà, Ta đã nói như sau: "Tỷ-kheo nào là bậc A-



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     357 

 

la-hán, đã đoạn tận các lậu hoặc, đã thành tựu viên mãn, việc 

nên làm đã làm, đã đặt gánh nặng xuống, mục đích đã đạt 

được, hữu kiết sử đã đoạn tận, chơn chánh giải thoát, vị ấy 

không có thể vi phạm năm sự: Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu 

hoặc không có thể cố ý đoạt mạng sống của loài hữu tình; 

Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc không có thể cố ý đoạn tận 

các lậu hoặc, không có thể cố ý lấy của không cho được gọi 

là ăn trộm; Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc không có thể 

hành dâm dục; Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc không có 

thể biết mà nói láo; Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc không 

có thể hưởng thọ các dục do các đồ ăn cất chứa đem lại, như 

trước còn làm gia chủ; Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc 

không có thể đi đến dục; Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc 

không có thể đi đến sân; Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc 

không có thể đi đến si; Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc 

không có thể đi đến sợ hãi". Xưa kia và cả nay nữa, Ta nói 

như sau: "Tỷ-kheo nào là bậc A-la-hán đã đoạn tận các lậu 

hoặc, đã thành tựu viên mãn, việc nên làm đã làm, đã đặt 

gánh nặng xuống, mục đích đã đạt được, hữu kiết sử đã đoạn 

tận, chơn chánh giải thoát; vị ấy không có thể vi phạm chín 

sự". 

(VIII) (8) Du Sĩ Sajjha 

1. Như vầy tôi nghe: 

Một thời, Thế Tôn trú ở Ràjagaha (Vương Xá), tại núi 

Gijjhakùta. Rồi du sĩ Sajjha đi đến Thế Tôn, sau khi đến, nói 

với Thế Tôn những lời chào đón hỏi thăm xã giao, sau khi 

nói lên những lời chào đón hỏi thăm thân hữu, liền ngồi 

xuống một bên. Ngồi xuống một bên, du sĩ Sajjha bạch Thế 

Tôn: 



358     Chương IX – Chín Pháp 

 

2. - Bạch Thế Tôn, có một thời Thế Tôn trú ở Ràjagaha, 

tại Giribaja. Tại đây, bạch Thế Tôn, con có nghe từ miệng 

Thế Tôn, con có chấp nhận từ miệng Thế Tôn. 

" Này Sajjha, Tỷ-kheo nào là bậc A-la-hán, đã đoạn các 

lậu hoặc, Phạm hạnh đã thành, việc nên làm đã làm, đã đặt 

gánh nặng xuống, mục đích đã đạt được, hữu kiết sử đã đoạn 

tận, chơn chánh giải thoát; vị ấy không có thể vi phạm năm 

sự: Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc không có thể cố ý đoạt 

mạng sống của loài hữu tình; Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu 

hoặc, không có thể lấy của không cho, được gọi là ăn trộm; 

Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc, không có thể hành dâm 

dục; Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc, không có thể biết mà 

nói láo; Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc, không có thể 

hưởng thọ các dục do các đồ cất chứa đem lại, như trước làm 

gia chủ". Bạch Thế Tôn, như vậy không biết con có khéo 

nghe, khéo nắm giữ, khéo tác ý, khéo thọ trì lời Thế Tôn dạy 

hay không? 

3. - Thật vậy, này Sajjha, như vậy Thầy đã khéo nghe, 

khéo nắm giữ, khéo tác ý, khéo thọ trì. Xưa kia và cả nay nữa, 

này Sajjha, Ta đã nói như sau: 

"Tỷ-kheo nào là bậc A-la-hán, đã đoạn tận các lậu hoặc, 

đã thành tựu viên mãn, việc nên làm đã làm, đã đặt gánh 

nặng xuống, mục đích đã đạt được, hữu kiết sử đã đoạn tận, 

chơn chánh giải thoát; vị ấy không có thể vi phạm chín sự: 

Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc không có thể cố ý đoạt 

mạng sống của loài hữu tình; Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu 

hoặc không có thể lấy của không cho, được gọi là ăn trộm; 

Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc, không có thể hành dâm 

dục; Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc, không có thể biết mà 

nói láo; Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc, không có thể 

hưởng thọ các dục do các đồ cất chứa đem lại, như trước còn 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     359 

 

làm gia chủ. Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc không có thể 

phủ nhận Phật; Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc không có 

thể phủ nhận Pháp; Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu hoặc không 

có thể phủ nhận chúng Tăng; Tỷ-kheo đã đoạn tận các lậu 

hoặc không có thể phủ nhận Học pháp". 

- Xưa kia và cả nay nữa, Ta tuyên bố như sau: 

"Tỷ-kheo nào là bậc A-la-hán, đã đoạn tận các lậu hoặc, 

đã thành tựu viên mãn, việc nên làm đã làm, đã đặt gánh 

nặng xuống, mục đích đã đạt được, hữu kiết sử đã đoạn tận, 

chơn chánh giải thoát; vị ấy không có thể vi phạm chín sự". 

(IX) (9) Các Hạng Người 

1. - Này các Tỷ-kheo, có chín hạng người này có mặt, 

hiện hữu ở đời. Thế nào là chín? 

2. Bậc A-la-hán, bậc đã hướng đến chứng đắc quả A-la-

hán; bậc Bất lai, bậc đã hướng đến chứng đắc quả Bất lai; bậc 

Nhất lai, bậc đã hướng đến chứng đắc quả Nhất lai; bậc Dự lưu, 

bậc đã hướng đến chứng đắc quả Dự lưu; kẻ phàm phu. 

Này các Tỷ-kheo, có chín hạng người này có mặt, hiện 

hữu ở đời. 

(X) (10) Ðáng Cung Kính 

1. - Này các Tỷ-kheo, có chín hạng người này đáng 

được cung kính, đáng tôn trọng, đáng cúng dường, đáng chắp 

tay, là ruộng phước vô thượng ở đời. Thế nào là chín? 

2. Bậc A-la-hán, bậc đã hướng đến chứng đắc quả A-la-

hán; bậc Bất lai, bậc đã hướng đến chứng đắc quả Bất lai; 

bậc Nhất lai, bậc đã hướng đến chứng đắc quả Nhất Lai; bậc 

Dư lưu, bậc đã hướng đến chứng đắc quả Dự lưu; bậc chuyển 

tánh (gotrabhù). 



360     Chương IX – Chín Pháp 

 

  

II. Phẩm Tiếng Rống Con Sư Tử 

(I) (11) Sau Khi An Cư 

1. Như vậy tôi nghe: 

Một thời, Thế Tôn trú ở Sàvatthi, tại Jetavana, khu 

vườn ông Anàthapindika, rồi Tôn giả Sàriputta đi đến Thế 

Tôn, sau khi đến đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. 

Ngồi xuống một bên, Tôn giả Sàriputta bạch Thế Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, con đã sống an cư trong mùa mưa tại 

Sàvatthi. Bạch Thế Tôn, nay con muốn ra đi du hành trong 

quốc độ. 

- Này Sàriputta, nay Thầy hãy làm những gì Thầy nghĩ 

là hợp thời. 

Rồi Tôn giả Sàriputta từ chỗ ngồi đứng dậy, đảnh lễ 

Thế Tôn, thân phía hữu hướng về Ngài rồi ra đi. 

2. Rồi một Tỷ-kheo, sau khi Tôn giả Sàriputta ra đi 

không bao lâu, bạch Thế Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, Tôn giả Sàriputta xâm phạm con, đã 

bỏ đi du hành, không có xin lỗi con. 

Thế Tôn cho gọi một Tỷ-kheo: 

- Này Tỷ-kheo, hãy đến nhân danh Ta, nói với Sàriputta: 

"Thưa Hiền giả, bậc Ðạo Sư cho gọi Hiền giả". 

- Thưa vâng, bạch Thế Tôn. 

Tỷ-kheo ấy, vâng đáp Thế Tôn, đi đến Tôn giả 

Sàriputta, sau khi đến, nói với Tôn giả Sàriputta: 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     361 

 

- Thưa Hiền giả Sàriputta, bậc Ðạo Sư cho gọi Hiền giả. 

- Thưa vâng, này Hiền giả. 

Tôn giả Sàriputta vâng đáp Tỷ-kheo ấy. Lúc bấy giờ, 

Tôn giả Mahà Moggallàna và Tôn giả Ananda cầm chìa khóa, 

đi từ tịnh xá này đến tịnh xá khác nói rằng: 

- Chư Tôn giả hãy đến! Chư Tôn giả hãy đến! Nay Tôn 

giả Sàriputta sẽ rống tiếng rống con sư tử trước mặt Thế Tôn. 

3. Rồi Tôn giả Sàriputta đi đến Thế Tôn, sau khi đảnh 

lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên Thế Tôn, nói với Tôn giả 

Sàriputta đang ngồi xuống một bên: 

- Ở đây, này Sàriputta, một đồng Phạm hạnh có điều 

bất mãn với Thầy: "Bạch Thế Tôn, Tôn giả Sàriputta xâm 

phạm con đã bỏ đi du hành, không có xin lỗi con". 

4. - Thật vậy, bạch Thế Tôn, với ai không an trú thân 

niệm trên thân, người ấy, ở đây, sau khi xâm phạm một vị 

đồng Phạm hạnh, có thể bỏ đi du hành, không có xin lỗi. 

Ví như, bạch Thế Tôn, trên đất, người ta quăng đồ tịnh, 

quăng đồ bất tịnh, quăng phẩn uế, quăng nước tiểu, nhổ nước 

miếng, quăng mủ và quăng máu; tuy vậy đất không lo âu, 

không xấu hổ, hay không nhàm chán. Cũng vậy, bạch Thế 

Tôn, con an trú với tâm như đất, rộng rãi, rộng lớn, vô lượng, 

không hận, không sân. Bạch Thế Tôn, với ai không an trú 

thân niệm, người ấy ở đây, sau khi xâm phạm một vị đồng 

Phạm hạnh, có thể bỏ đi du hành, không có xin lỗi. 

Ví như, bạch Thế Tôn, trong nước người ta rửa đồ tịnh, 

rửa đồ bất tịnh, rửa sạch phẩn uế, rửa sạch nước tiểu, rửa 

sạch nước miếng, rửa sạch máu, rửa sạch mủ; tuy vậy nước 

không lo âu, không xấu hổ, không nhàm chán. Cũng vậy, 

bạch Thế Tôn, con an trú với tâm như nước, rộng rãi, rộng 



362     Chương IX – Chín Pháp 

 

lớn, vô lượng, không hận, không sân. Bạch Thế Tôn, với ai 

không an trú thân niệm, người ấy ở đây, sau khi xâm phạm 

một vị đồng Phạm hạnh, có thể bỏ đi du hành, không có xin 

lỗi. 

Ví như, bạch Thế Tôn, lửa đốt các đồ tịnh, đốt các đồ 

bất tịnh, đốt phẩn uế, đốt nước tiểu, đốt nước miếng, đốt mủ, 

đốt máu; tuy vậy lửa không lo âu, không xấu hổ, không 

nhàm chán. Cũng vậy, bạch Thế Tôn, con an trú với tâm như 

lửa, rộng rãi, rộng lớn, vô lượng, không hận, không sân. 

Bạch Thế Tôn, với ai không an trú thân niệm, người ấy ở đây, 

sau khi xâm phạm một vị đồng Phạm hạnh, có thể bỏ đi du 

hành, không có xin lỗi. 

Ví như, bạch Thế Tôn, gió thổi các đồ tịnh, thổi các đồ 

bất tịnh, thổi phẩn uế, thổi nước tiểu, thổi nước miếng, thổi 

mủ, thổi máu; tuy vậy gió không lo âu, không xấu hổ, không 

nhàm chán. Cũng vậy, bạch Thế Tôn, con an trú với tâm như 

gió, rộng rãi, rộng lớn, vô lượng, không hận, không sân. 

Bạch Thế Tôn, với ai không an trú thân niệm, người ấy ở đây, 

sau khi xâm phạm một vị đồng Phạm hạnh, có thể bỏ đi du 

hành, không có xin lỗi. 

Ví như, bạch Thế Tôn, một miếng vải lau chùi lau các 

đồ tịnh, lau các đồ bất tịnh, lau phẩn uế, lau nước tiểu, lau 

nước miếng, lau mủ, lau máu; tuy vậy miếng vải lau chùi 

không lo âu, không xấu hổ, không nhàm chán. Cũng vậy, 

bạch Thế Tôn, con an trú với tâm như miếng vải lau chùi, 

rộng rãi, rộng lớn, vô lượng, không hận, không sân. Bạch 

Thế Tôn, với ai không an trú thân niệm, người ấy ở đây, sau 

khi xâm phạm một vị đồng Phạm hạnh, có thể bỏ đi du hành, 

không có xin lỗi. 

Ví như, bạch Thế Tôn, con trai của một người Candàla 

(Chiên-đà-la: hạ liệt) hay con gái của một người Candàla, với 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     363 

 

tay cầm bát ăn xin, mặc đồ rách rưới, đi vào làng hay đi vào 

thị trấn, với một tâm trạng hạ liệt. Cũng vậy, bạch Thế Tôn, 

con an trú với tâm giống như con trai của một người Candàla 

hay con gái của một người Candàla, rộng rãi, rộng lớn, vô 

lượng, không hận, không sân. Bạch Thế Tôn, với ai không an 

trú thân niệm, người ấy ở đây, sau khi xâm phạm một vị 

đồng Phạm hạnh, có thể bỏ đi du hành, không có xin lỗi. 

Ví như, bạch Thế Tôn, một con bò đực, với sừng bị cưa, 

hiền lương, khéo điều phục, khéo huấn luyện, đi lang thang 

từ đường này đến đường khác, từ ngã tư này đến ngã tư khác, 

không hại một ai với chân hay với sừng. Cũng vậy, bạch Thế 

Tôn, con an trú với tâm giống như một con bò đực với sừng 

bị cưa, rộng rãi, rộng lớn, vô lượng, không hận, không sân. 

Bạch Thế Tôn, với ai không an trú thân niệm, người ấy ở đây, 

sau khi xâm phạm một vị đồng Phạm hạnh, có thể bỏ đi du 

hành, không có xin lỗi. 

Ví như, bạch Thế Tôn, một nữ nhân hay một nam nhân 

còn trẻ tuổi, thanh niên, ưa thích trang điểm, sau khi gội đầu, 

sẽ lo âu, xấu hổ, nhàm chán nếu xác rắn, hay xác chó, hay 

xác người được cuốn vào cổ người ấy. Cũng vậy, bạch Thế 

Tôn, con lo âu, xấu hổ, nhàm chán với cái thân đầy bất tịnh 

này. Bạch Thế Tôn, với ai không an trú thân niệm, người ấy 

ở đây, sau khi xâm phạm một vị đồng Phạm hạnh, có thể bỏ 

đi du hành, không có xin lỗi. 

Ví như, bạch Thế Tôn, có người mang một cái bát đầy 

mỡ, có thủng nhiều lỗ, thủng nhiều đường, bị chảy, bị rỉ. 

Cũng vậy, bạch Thế Tôn, con mang cái thân này, có thủng 

nhiều lỗ, có thủng nhiều đường, bị chảy, bị rỉ. Bạch Thế Tôn, 

với ai không an trú thân niệm, người ấy ở đây, sau khi xâm 

phạm một vị đồng Phạm hạnh, có thể bỏ đi du hành, không 

có xin lỗi. 



364     Chương IX – Chín Pháp 

 

5. Rồi Tỷ-kheo ấy từ chỗ ngồi đứng dậy, đắp thượng y 

vào một bên vai, cúi đầu đảnh lễ chân Thế Tôn và bạch Thế 

Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, con đã phạm một trọng tội. Vì ngu si, 

vì vô minh, vì bất thiện. Con đã xuyên tạc Tôn giả Sàriputta, 

không ý thức, trống không, vọng ngôn, không thật. Mong 

Thế Tôn chấp nhận cho con tội ấy là một tội để con ngăn đón 

về tương lai. 

- Này Tỷ-kheo, thật là một trọng tội. Vì ngu si, vì vô 

minh, vì bất thiện, Thầy đã xuyên tạc Tôn giả Sàriputta, 

không ý thức, trống không, vọng ngôn, không thật. Này Tỷ 

kheo, vì Thầy đã thấy tội ấy là một tội, đã phát lộ đúng pháp, 

Ta chấp nhận tội ấy cho Thầy. Ðây là một sự tiến bộ, này Tỷ-

kheo, trong Pháp Luật của bậc Thánh, những ai thấy tội là tội, 

phát lộ đúng pháp, và ngăn đón trong tương lai. 

6. Rồi Thế Tôn, nói với Tôn giả Sàriputta: 

- Này Sàriputta, hãy tha thứ kẻ ngu si này, trước khi ở 

đây, đầu nó sẽ bị vỡ tan làm bảy mảnh. 

- Bạch Thế Tôn, con tha thứ cho Tôn giả ấy, nếu Tôn 

giả ấy nói với con: "Hãy tha thứ cho", và cũng mong Tôn giả 

ấy tha thứ cho con. 

(II) (12) Không Có Dư Y 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Sàvatthi, tại Jetavana, khu 

vườn ông Anàthapindika, rồi Tôn giả Sàriputta vào buổi sáng 

đắp y, cầm y bát đi vào Sàvatthi để khất thực. Tôn giả 

Sàriputta suy nghĩ như sau: "Nay còn quá sớm để vào 

Sàvatthi khất thực. Vậy ta hãy đi đến khu vườn của các du sĩ 

ngoại đạo". Tôn giả Sàriputta đi đến khu vườn các du sĩ 

ngoại đạo, sau khi đến, nói lên với các du sĩ ngoại đạo ấy 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     365 

 

những lời chào đón hỏi thăm , sau khi nói lên những lời chào 

đón hỏi thăm thân hữu, liền ngồi xuống một bên. 

2. Lúc bấy giờ, trong khi các du sĩ ngoại đạo ấy đang 

ngồi tụ họp, câu chuyện này khởi lên: "Thưa chư Hiền, ai 

chết có dư y, tất cả không được giải thoát khỏi địa ngục, 

không được giải thoát khỏi bàng sinh, không được giải thoát 

ngạ quỷ, không được giải thoát khỏi cõi dữ, ác thú, đọa xứ". 

3. Rồi Tôn giả Sàriputta không hoan hỷ, không chỉ trích 

lời nói các du sĩ ngoại đạo ấy, không hoan hỷ, không chỉ 

trích, Tôn giả từ chỗ ngồi đứng dậy và ra đi, với ý nghĩ: "Ta 

sẽ biết ý nghĩa lời nói này từ Thế Tôn". Rồi Tôn giả Sàriputta 

khất thực ở Sàvatthi xong, sau bữa ăn, trên con đường khất 

thực trở về, đi đến Thế Tôn, sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi 

ngồi xuống một bên. Ngồi xuống một bên, Tôn giả Sàriputta 

bạch Thế Tôn: 

- Ở đây, bạch Thế Tôn, vào buổi sáng, con đắp y, cầm y 

bát đi vào Sàvatthi để khất thực. Bạch Thế Tôn, rồi con suy 

nghĩ như sau: "Nay còn quá sớm để vào Sàvatthi khất thực. 

Vậy ta hãy đi đến khu vườn các du sĩ ngoại đạo, sau khi đến, 

con nói lên với các du sĩ ngoại đạo những lời chào đón, hỏi 

thăm, sau khi nói lên những lời chào đón hỏi thăm thân hữu, 

con ngồi xuống một bên. Lúc bấy giờ, trong khi các du sĩ 

ngoại đạo đang ngồi tụ họp, câu chuyện này khởi lên: "Thưa 

chư Hiền, ai chết có dư y, tất cả người ấy không được giải 

thoát khỏi địa ngục, không được giải thoát khỏi bàng sinh, 

không được giải thoát ngạ quỷ, không được giải thoát khỏi 

cõi dữ, ác thú, đọa xứ". Rồi bạch Thế Tôn, con không hoan 

hỷ, không chỉ trích lời nói các du sĩ ngoại đạo ấy. Không 

hoan hỷ, không chỉ trích, con từ chỗ ngồi đứng dậy và ra đi, 

với ý nghĩ rằng: "Ta sẽ biết ý nghĩa lời nói này từ Thế Tôn". 



366     Chương IX – Chín Pháp 

 

4. - Này Sàriputta, một số các du sĩ ngoại đạo là những 

kẻ ngu si, không thông minh, một số sẽ biết: "Người có dư y 

là người có dư y", hay sẽ biết: "Người không có dư y là 

người không có dư y". Này Sàriputta, có chín hạng người 

này, khi chết có dư y, được giải thoát khỏi địa ngục, được 

giải thoát khỏi loài bàng sinh, được giải thoát khỏi ngạ quỷ, 

được giải thoát khỏi cõi dữ, ác thú , đọa xứ. Thế nào là chín? 

5. Ở đây, này Sàriputta, có hạng người viên mãn trong 

các giới, viên mãn trong định, nhưng không viên mãn trong 

tuệ. Vị ấy, sau khi diệt tận năm hạ phần kiết sử, là vị Trung 

gian Bát-niết-bàn (antarà parinibbàyì). Này Sàriputta, đây là 

hạng người thứ nhất, khi chết có dư y, được giải thoát khỏi 

địa ngục, được giải thoát khỏi loài bàng sinh, được giải thoát 

khỏi ngạ quỷ, được giải thoát khỏi cõi dữ, ác thú, đọa xứ. 

6. Lại nữa, này Sàriputta, ở đây có hạng người viên 

mãn trong các giới, viên mãn trong định, nhưng không viên 

mãn trong tuệ. Vị ấy, sau khi diệt tận năm hạ phần kiết sử, là 

vị Tổn hại Bát-niết-bàn (uppahacca parinibbàyì). Này 

Sàriputta, đây là hạng người thứ hai, khi chết có dư y, được 

giải thoát khỏi địa ngục, được giải thoát khỏi loài bàng sinh, 

được giải thoát khỏi ngạ quỷ, được giải thoát khỏi cõi dữ, ác 

thú, đọa xứ. 

Lại nữa, này Sàriputta, ở đây có hạng người viên mãn 

trong các giới, viên mãn trong định, nhưng không viên mãn 

trong tuệ. Vị ấy, sau khi diệt tận năm hạ phần kiết sử, là vị 

Vô hành Bát Niết Bàn (asankhàra parinibbàyì). Này Sàriputta, 

đây là hạng người thứ ba, khi chết có dư y, được giải thoát 

khỏi địa ngục, được giải thoát khỏi loài bàng sinh, được giải 

thoát khỏi ngạ quỷ, được giải thoát khỏi cõi dữ, ác thú, đọa 

xứ. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     367 

 

Lại nữa, này Sàriputta, ở đây có hạng người viên mãn 

trong các giới, viên mãn trong định, nhưng không viên mãn 

trong tuệ. Vị ấy, sau khi diệt tận năm hạ phần kiết sử, là vị 

Hữu hành Bát-niết-bàn (sasankhàra parinibbàyì). Này 

Sàriputta, đây là hạng người thứ tư, khi chết có dư y, được 

giải thoát khỏi địa ngục, được giải thoát khỏi loài bàng sinh, 

được giải thoát khỏi ngạ quỷ, được giải thoát khỏi cõi dữ, ác 

thú, đọa xứ. 

Lại nữa, này Sàriputta, ở đây có hạng người viên mãn 

trong các giới, viên mãn trong định, nhưng không viên mãn 

trong tuệ. Vị ấy, sau khi diệt tận năm hạ phần kiết sử, là vị 

Thượng Lưu đi đến Sắc cứu cánh thiên (uddhamsota 

akanitthagàmì). Này Sàriputta, đây là hạng người thứ năm, 

khi chết có dư y, được giải thoát khỏi địa ngục, được giải 

thoát khỏi loài bàng sinh, được giải thoát khỏi ngạ quỷ, được 

giải thoát khỏi cõi dữ, ác thú, đọa xứ. 

7. Lại nữa, này Sàriputta, ở đây có hạng người viên 

mãn trong các giới, không viên mãn trong định, không viên 

mãn trong tuệ. Vị ấy, sau khi diệt tận ba kiết sử, làm nhẹ bớt 

tham, sân, si, là vị Nhất Lai, còn đến thế giới này một lần 

nữa, rồi đoạn tận khổ đau. Này Sàriputta, đây là hạng người 

thứ sáu, khi chết có dư y, được giải thoát khỏi địa ngục... 

được giải thoát khỏi cõi dữ, ác thú, đọa xứ. 

8. Lại nữa, này Sàriputta, ở đây có hạng người viên 

mãn trong các giới, không viên mãn trong định, không viên 

mãn trong tuệ. Vị ấy, sau khi diệt tận ba kiết sử, là vị Nhất 

Chủng (ekabìji), còn sanh hiện hữu làm người một lần nữa 

rồi đoạn tận khổ đau. Này Sàriputta, đây là hạng người thứ 

bảy, khi chết có dư y, được giải thoát khỏi địa ngục... được 

giải thoát khỏi cõi dữ, ác thú, đọa xứ. 



368     Chương IX – Chín Pháp 

 

9. Lại nữa, này Sàriputta, ở đây có hạng người viên 

mãn trong các giới, thành tựu vừa phải trong định, thành tựu 

vừa phải trong tuệ. Vị ấy, sau khi diệt tận ba kiết sử, là vị Gia 

gia (kolankolo), sau khi dong ruổi, sau khi luân chuyển hai 

hay ba gia đình, rồi đoạn tận khổ đau. Này Sàriputta, đây là 

hạng người thứ tám, khi chết có dư y, được giải thoát khỏi 

địa ngục... được giải thoát khỏi cõi dữ, ác thú, đọa xứ. 

10. Lại nữa, này Sàriputta, ở đây có hạng người viên 

mãn trong các giới, thành tựu vừa phải trong định, thành tựu 

vừa phải trong tuệ. Vị ấy, sau khi diệt tận ba kiết sử, là vị trở 

lui tối đa là bảy lần (Thất Lai, sattakkhattu-paramo), sau khi 

dong ruổi, sau khi luân chuyển, tối đa là bảy lần giữa chư 

Thiên và loài Người, rồi đoạn tận khổ đau. Này Sàriputta, 

đây là hạng người thứ chín, khi chết có dư y, được giải thoát 

khỏi địa ngục, được giải thoát khỏi bàng sanh, được giải 

thoát khỏi ngạ quỷ, được giải thoát khỏi cõi dữ, ác thú, đọa 

xứ. 

Này Sàriputta, một số người du sĩ ngoại đạo là ngu si, 

không thông minh, một số người sẽ biết: "Có dư y là có dư 

y" hay một số người sẽ biết: "Không có dư y là không dư y". 

Này Sàriputta, chín hạng người này, khi chết có dư y, 

được giải thoát khỏi địa ngục, được giải thoát khỏi loài bàng 

sanh, được giải thoát khỏi ngạ quỷ, được giải thoát khỏi cõi 

dữ, ác thú, đọa xứ. Nhưng này Sàriputta, cho đến nay, pháp 

môn này chưa được nói cho các Tỷ-kheo, các Tỷ-kheo-ni, 

các nam cư sĩ, các nữ cư sĩ. Vì cớ sao? Mong rằng khi nghe 

pháp môn này, họ không đem lại phóng dật. Lại nữa, này 

Sàriputta, pháp môn này được Ta nói đến vì Ta được hỏi đến. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     369 

 

(III) (13) Tôn Giả Mahàkotthita 

1. Rồi Tôn giả Mahàkotthita đến Tôn giả Sàriputta, sau 

khi đến, chào đón hỏi thăm Tôn giả Sàriputta, sau khi nói lên 

những lời chào đón hỏi thăm thân hữu rồi ngồi xuống một 

bên. Ngồi xuống một bên, Tôn giả Mahàkotthita nói với Tôn 

giả Sàriputta: 

- Thưa Hiền giả Sàriputta, có phải sống Phạm hạnh 

dưới Thế Tôn với hy vọng: "Phàm nghiệp gì được cảm thọ 

hiện tại, mong rằng nghiệp ấy ta được cảm thọ trong tương 

lai"? 

- Không phải vậy, thưa Hiền giả. 

- Thưa Hiền giả Sàriputta, có phải sống Phạm hạnh 

dưới Thế Tôn với hy vọng: "Phàm nghiệp gì được cảm thọ 

tương lai, mong rằng nghiệp ấy, ta được cảm thọ trong hiện 

tại"? 

- Không phải vậy, thưa Hiền giả. 

- Thưa Hiền giả Sàriputta, có phải sống Phạm hạnh 

dưới Thế Tôn với hy vọng: "Phàm nghiệp gì được cảm giác 

là lạc thọ, mong rằng nghiệp ấy ta được cảm giác là khổ 

thọ?" 

- Không phải vậy, thưa Hiền giả.  

-Thưa Hiền giả Sàriputta, có phải sống Phạm hạnh dưới 

Thế Tôn với hy vọng: "Phàm nghiệp gì được cảm giác là khổ 

thọ, mong rằng nghiệp ấy ta được cảm giác là lạc thọ"? 

- Không phải vậy, thưa Hiền giả.  

-Thưa Hiền giả Sàriputta, có phải sống Phạm hạnh dưới 

Thế Tôn với hy vọng: "Phàm nghiệp gì được cảm thọ là 



370     Chương IX – Chín Pháp 

 

thuần thục, mong rằng nghiệp ấy ta cảm thọ là không thuần 

thục"? 

- Không phải vậy, thưa Hiền giả. 

- Thưa Hiền giả Sàriputta, có phải sống Phạm hạnh 

dưới Thế Tôn với hy vọng: "Phàm nghiệp gì được cảm thọ là 

không thuần thục, mong rằng nghiệp ấy ta cảm thọ là thuần 

thục"? 

- Không phải vậy, thưa Hiền giả. 

- Thưa Hiền giả Sàriputta, có phải sống Phạm hạnh 

dưới Thế Tôn với hy vọng: "Phàm nghiệp gì được cảm thọ là 

nhiều, mong rằng nghiệp ấy ta cảm thọ là ít"? 

- Không phải vậy, thưa Hiền giả. 

- Thưa Hiền giả Sàriputta, có phải sống Phạm hạnh 

dưới Thế Tôn với hy vọng: "Phàm nghiệp gì được cảm thọ là 

ít, mong rằng nghiệp ấy ta cảm thọ là nhiều"? 

- Không phải vậy, thưa Hiền giả. 

- Thưa Hiền giả Sàriputta, có phải sống Phạm hạnh 

dưới Thế Tôn với hy vọng: "Phàm nghiệp gì không được 

cảm thọ, mong rằng nghiệp ấy ta được cảm thọ"? 

- Không phải vậy, thưa Hiền giả. 

- Thưa Hiền giả Sàriputta, có phải sống Phạm hạnh 

dưới Thế Tôn với hy vọng: "Phàm nghiệp gì được cảm thọ, 

mong rằng nghiệp ấy ta không được cảm thọ"? 

- Không phải vậy, thưa Hiền giả. 

2. - Thưa Hiền giả Sàriputta, vì sao khi được hỏi: "Có 

phải sống Phạm hạnh dưới Thế Tôn với hy vọng: "Phàm 

nghiệp gì được cảm thọ hiện tại, mong rằng nghiệp ấy, ta 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     371 

 

được cảm thọ trong tương lai?" Hiền giả trả lời: "Không phải 

vậy, thưa Hiền giả?" Thưa Hiền giả Sàriputta, vì sao khi 

được hỏi: "Có phải sống Phạm hạnh dưới Thế Tôn với hy 

vọng: "Phàm nghiệp gì được cảm thọ tương lai, mong rằng 

nghiệp ấy ta được cảm thọ hiện tại?" Hiền giả trả lời: "Không 

phải vậy, thưa Hiền giả". Thưa Hiền giả Sàriputta, vì sao khi 

được hỏi: "Có phải sống Phạm hạnh dưới Thế Tôn với hy 

vọng: "Phàm nghiệp gì được cảm giác là lạc thọ, mong rằng 

nghiệp ấy ta được cảm giác là khổ thọ"?. Hiền giả trả lời: 

"Không phải vậy, thưa Hiền giả". Vì sao khi được hỏi: "Có 

phải sống Phạm hạnh dưới Thế Tôn với hy vọng: "Phàm 

nghiệp gì được cảm giác là khổ thọ, mong rằng nghiệp ấy ta 

được cảm giác là lạc thọ"?. Hiền giả trả lời: "Không phải vậy, 

thưa Hiền giả". Vì sao khi được hỏi: "Có phải sống Phạm 

hạnh dưới Thế Tôn với hy vọng: "Phàm nghiệp gì được cảm 

thọ thuần thục, mong rằng nghiệp ấy ta được cảm thọ là 

không thuần thục"? Hiền giả trả lời: "Không phải vậy, thưa 

Hiền giả". Vì sao khi được hỏi: "Có phải sống Phạm hạnh 

dưới Thế Tôn với hy vọng: "Phàm nghiệp gì được cảm thọ 

không thuần phục, mong rằng nghiệp ấy ta được cảm thọ là 

thuần thục"? Hiền giả trả lời: "Không phải vậy, thưa Hiền 

giả". Vì sao khi được hỏi: "Có phải sống Phạm hạnh dưới 

Thế Tôn với hy vọng: "Phàm nghiệp gì được cảm thọ là 

nhiều, mong rằng nghiệp ấy ta cảm thọ là ít"? Hiền giả trả lời: 

"Không phải vậy, thưa Hiền giả". Vì sao khi được hỏi: "Có 

phải sống Phạm hạnh dưới Thế Tôn với hy vọng: "Phàm 

nghiệp gì được cảm thọ là ít, mong rằng nghiệp ấy ta cảm thọ 

là nhiều"? Hiền giả trả lời: "Không phải vậy, thưa Hiền giả". 

Vì sao khi được hỏi: "Có phải sống Phạm hạnh dưới Thế Tôn 

với hy vọng: "Phàm nghiệp gì được cảm thọ, mong rằng 

nghiệp ấy ta không được cảm thọ"? Hiền giả trả lời: "Không 

phải vậy, thưa Hiền giả". Vì sao khi được hỏi: "Có phải sống 



372     Chương IX – Chín Pháp 

 

Phạm hạnh dưới Thế Tôn với hy vọng: "Phàm nghiệp gì 

không được cảm thọ, mong rằng nghiệp ấy ta được cảm thọ"? 

Hiền giả trả lời: "Không phải vậy, thưa Hiền giả". Vì mục 

đích gì sống Phạm hạnh dưới Thế Tôn? 

3. - Thưa Hiền giả, với những gì không biết, không thấy, 

không đạt, không chứng ngộ, không hiện quán, với mục đích 

để được biết, được thấy, được đạt, được chứng ngộ, được 

hiện quán mà Phạm hạnh được sống dưới Thế Tôn. 

- Nhưng thưa Hiền giả, do không biết gì, không thấy gì, 

không đạt gì, không chứng ngộ gì, không hiện quán gì, với 

mục đích để được biết, được thấy, được đạt, được chứng ngộ, 

được hiện quán, mà Phạm hạnh được sống dưới Thế Tôn? 

- "Ðây là Khổ", này Hiền giả, là điều không được biết, 

không được thấy, không đạt, không chứng ngộ, không hiện 

quán, với mục đích để được biết, được thấy... mà Phạm hạnh 

được sống dưới Thế Tôn. "Ðây là Khổ tập"... "Ðây là Khổ 

diệt"... "Ðây là con Ðường đưa đến khổ diệt", này Hiền giả, 

là điều không được biết, không được thấy, không được đạt, 

không được chứng ngộ, không được hiện quán, với mục đích 

được biết, được thấy, được đạt, được chứng ngộ, được hiện 

quán, mà Phạm hạnh được sống dưới Thế Tôn. Thưa Hiền 

giả, đây là điều không được biết, không được thấy, không đạt, 

không được chứng ngộ, không được hiện quán, với mục đích 

để được biết, được thấy, được đạt, được chứng ngộ, được 

hiện quán, mà Phạm hạnh được sống dưới Thế Tôn. 

(IV) (14) Tôn Giả Samiddhi 

1. Rồi Tôn giả Samiddhi đi đến Tôn giả Sàriputta, sau 

khi đến, chào đón hỏi thăm Tôn giả Sàriputta, sau khi nói lên 

những lời chào đón hỏi thăm thân hữu, liền ngồi xuống một 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     373 

 

bên. Rồi Tôn giả Sàriputta nói với Tôn giả Samiddhi đang 

ngồi xuống một bên: 

- Do sở duyên gì, này Samiddhi, một người khởi lên 

các tư duy tầm? 

- Do danh sắc làm sở duyên, thưa Tôn giả. 

- Nhưng này Samiddhi, cái gì khiến chúng đi đến sai 

khác? 

- Các giới, thưa Tôn giả. 

- Nhưng này Samiddhi, chúng lấy gì làm tập khởi? 

- Lấy xúc làm tập khởi, thưa Tôn giả. 

- Này Samiddhi, chúng qui tụ ở đâu? 

- Chúng qui tụ ở các cảm thọ, thưa Tôn giả. 

- Nhưng này Samiddhi, chúng lấy gì làm thượng thủ? 

- Chúng lấy định làm thượng thủ, thưa Tôn giả. 

- Nhưng này Samiddhi, chúng lấy gì làm tăng thượng? 

- Chúng lấy niệm làm tăng thượng, thưa Tôn giả. 

- Này Samiddhi, chúng lấy cái gì làm tối thượng? 

- Chúng lấy tuệ làm tối thượng, thưa Tôn giả. 

- Này Samiddhi, chúng lấy gì làm lõi cây? 

- Chúng lấy giải thoát làm lõi cây, thưa Tôn giả. 

- Này Samiddhi, chúng thể nhập vào gì? 

- Chúng thể nhập vào bất tử, thưa Tôn giả. 

2. - Khi được hỏi: "Này Samiddhi, do sở duyên gì một 

người khởi lên các tư duy tầm?", Hiền giả đáp: "Do danh sắc 

làm sở duyên, thưa Tôn giả". Này Samiddhi, khi được hỏi: 



374     Chương IX – Chín Pháp 

 

"Cái gì khiến chúng đi đến sai khác?", Hiền giả đáp:" Trong 

các giới, thưa Tôn giả". Khi được hỏi: "Này Samiddhi, chúng 

lấy gì làm tập khởi?", Hiền giả đáp: "Lấy xúc làm tập khởi, 

thưa Tôn giả". Khi được hỏi: "Này Samiddhi, chỗ qui tụ của 

chúng là gì?", Hiền giả đáp: "Chỗ qui tụ của chúng là thọ, 

thưa Tôn giả". khi được hỏi: "Này Samiddhi, chúng lấy gì 

làm thượng thủ?", Hiền giả đáp: "Chúng lấy định làm thượng 

thủ, thưa Tôn giả". Khi được hỏi: "Này Samiddhi, chúng lấy 

gì làm tăng thượng?", Hiền giả đáp: "Chúng lấy niệm tăng 

thượng, thưa Tôn giả". Khi được hỏi: "Này Samiddhi, chúng 

lấy gì làm tối thượng?" Hiền giả đáp: "Chúng lấy tuệ làm tối 

thượng, thưa Tôn giả". Khi được hỏi: "Này Samiddhi, chúng 

lấy gì làm lõi cây?", Hiền giả đáp: "Chúng lấy giải thoát làm 

lõi cây, thưa Tôn giả". Khi được hỏi: "Này Samiddhi, chúng 

thể nhập vào gì?", Hiền giả đáp: "Chúng thể nhập vào bất tử, 

thưa Tôn giả". Lành thay, này Samiddhi! Lành thay, này 

Samiddhi! Hiền giả đã trả lời các câu hỏi. Nhưng Hiền giả 

chớ có kiêu mạn về vấn đề này. 

(V) (15) Một Ung Nhọt 

1. - Ví như, này chư Hiền, một ung nhọt đã trải nhiều 

năm. Nó có chín miệng vết thương, có chín miệng nứt rạn. 

Từ đấy có cái gì chảy ra, chắc chắn bất tịnh rỉ chảy, chắc 

chắn hôi thúi rỉ chảy, chắc chắn nhàm chán rỉ chảy; có cái gì 

nứt chảy, chắc chắn bất tịnh nứt chảy, chắc chắn hôi thúi nứt 

chảy, chắc chắn nhàm chán nứt chảy. 

5. Ung nhọt, này các Tỷ-kheo, là đồng nghĩa với thân 

này do bốn đại tác thành, do cha mẹ sinh ra, do cơm cháo 

chất chứa nuôi dưỡng, vô thường, biến hoại, tan nát, hủy 

hoại, hoại diệt, có chín miệng vết thương, có chín miệng nứt 

rạn. Từ đấy có cái gì chảy ra, chắc chắn bất tịnh rỉ chảy, chắc 

chắn hôi thúi rỉ chảy, chắc chắn nhàm chán rỉ chảy; có cái gì 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     375 

 

nứt chảy, chắc chắn bất tịnh nứt chảy, chắc chắn hôi thúi nứt 

chảy, chắc chắn nhàm chán nứt chảy. 

Do vậy, này các Tỷ-kheo, các Thầy hãy nhàm chán 

thân này. 

(VI) (16) Tưởng 

1. - Này các Tỷ-kheo, có chín tưởng này được tu tập, 

được làm cho sung mãn, có quả lớn, có lợi ích lớn, thể nhập 

vào bất tử, lấy bất tử làm cứu cánh. Thế nào là chín? 

2. Tưởng bất tịnh, tưởng chết, tưởng ghê tởm đối với 

các món ăn, tưởng không ưa thích đối với tất cả thế giới, 

tưởng vô thường, tưởng khổ trên vô thường, tưởng vô ngã 

trên khổ, tưởng đoạn tận, tưởng ly tham. 

Này các Tỷ-kheo, chín tưởng này được tu tập, được làm 

sung mãn, có quả lớn, có lợi ích lớn, thể nhập vào bất tử, lấy 

bất tử làm cứu cánh. 

(VII) (17) Gia Ðình 

1. - Này các Tỷ-kheo, gia đình nào thành tựu chín chi 

phần, nếu chưa đến thời không nên đến, nếu đã đến thời 

không nên ngồi xuống. Thế nào là chín? 

2. Không vui vẻ đứng dậy; không vui vẻ đảnh lễ; không 

vui vẻ mời ngồi; nếu có, họ giấu đi; có nhiều, họ cho ít, có đồ 

tốt, họ cho đồ xấu; họ cho không cẩn thận; họ cho không có 

chu đáo; họ không có ngồi xung quanh để nghe pháp, không 

thưởng thức lời nói. 

Này các Tỷ-kheo, gia đình nào thành tựu chín chi phần 

này, nếu chưa đến thời không nên đến, nếu đã đến thời 

không nên ngồi xuống. 



376     Chương IX – Chín Pháp 

 

3. Này các Tỷ-kheo, gia đình nào thành tựu chín chi 

phần, nếu chưa đến thời nên đến, nếu đã đến thời nên ngồi 

xuống. Thế nào là chín? 

4. Họ vui vẻ đứng dậy; họ vui vẻ đảnh lễ; họ vui vẻ mời 

ngồi; nếu có, họ không giấu đi; có nhiều, họ cho nhiều, có đồ 

tốt, họ cho đồ tốt; họ cho cẩn thận; họ cho một cách chu đáo; 

họ ngồi xung quanh để nghe pháp, họ thưởng thức lời nói. 

Này các Tỷ-kheo, gia đình nào thành tựu chín chi phần 

này, nếu chưa đến thời nên đến, nếu đã đến thời nên ngồi 

xuống. 

(VIII) (18) Từ Bi 

1. - Này các Tỷ-kheo, ngày trai giới thành tựu chín chi 

phần được thực hành, có quả lớn, có lợi ích lớn, có rực rỡ lớn, 

có biến mãn lớn. Ðược thực hành như thế nào, này các Tỷ-

kheo, ngày trai giới thành tựu chín chi phần, có quả lớn, có 

lợi ích lớn, có rực rỡ lớn, có biến mãn lớn? 

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Thánh đệ tử suy nghĩ như 

sau: "Cho đến trọn đời, các vị A-la-hán đoạn tận sát sanh, từ 

bỏ sát sanh, bỏ trượng, bỏ kiếm, biết tàm úy, có lòng từ, sống 

thương xót đến hạnh phúc tất cả chúng sanh và loài hữu tình. 

Hôm nay, đêm này và ngày này, ta cũng đoạn tận sát sanh, từ 

bỏ sát sanh, bỏ trượng, bỏ kiếm, biết tàm úy, có lòng từ, sống 

thương xót đến hạnh phúc tất cả chúng sanh là loài hữu tình. 

Với chi phần này, ta theo gương vị A-la-hán, sẽ thực hành 

ngày trai giới". Ðây là chi phần thứ nhất được thành tựu. 

3. "Cho đến trọn đời, các vị A-la-hán đoạn tận lấy của 

không cho, từ bỏ lấy của không cho, chỉ lấy những vật đã 

cho, chỉ mong những vật đã cho, tự sống thanh tịnh, không 

có trộm cướp. Hôm nay, đêm này và ngày này, ta cũng đoạn 

tận lấy của không cho, từ bỏ lấy của không cho, chỉ lấy 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     377 

 

những vật đã cho, chỉ mong những vật đã cho, tự sống thanh 

tịnh, không có trộm cướp. Với chi phần này, ta theo gương vị 

A-la-hán, sẽ thực hành trai giới". Ðây là chi phần thứ hai 

được thành tựu. 

4. "Cho đến trọn đời, các vị A-la-hán đoạn tận phi 

Phạm hạnh, hành Phạm hạnh, sống xa lìa, từ bỏ dâm dục hèn 

hạ. Hôm nay, đêm này và ngày này, ta cũng đoạn phi Phạm 

hạnh, hành Phạm hạnh, sống xa lìa, từ bỏ dâm dục hèn hạ. 

Với chi phần này, ta theo gương vị A-la-hán, sẽ thực hành 

ngày trai giới". Ðây là chi phần thứ ba được thành tựu. 

5. "Cho đến trọn đời, các vị A-la-hán đoạn tận nói láo, 

tránh xa nói láo, nói những lời chân thật, y chỉ nơi sự thật, 

chắc chắn, đáng tin cậy, không lừa gạt, không phản lại lời 

hứa đối với đời. Hôm nay, đêm này và ngày này, ta cũng 

đoạn tận nói láo, tránh xa nói láo, nói những lời chân thật, y 

chỉ nơi sự thật, chắc chắn, đáng tin cậy, không lừa gạt, không 

phản lại lời hứa đối với đời. Với chi phần này, ta theo gương 

vị A-la-hán, sẽ thực hành trai giới". Ðây là chi phần thứ tư 

được thành tựu. 

6. "Cho đến trọn đời, các vị A-la-hán đoạn tận đắm say 

rượu men, rượu nấu. Hôm nay, đêm này và ngày này ta cũng 

đoạn tận đắm say rượu men, rượu nấu. Với chi phần này, ta 

theo gương vị A-la-hán, sẽ thực hành ngày trai giới". Ðây là 

chi phần thứ năm được thành tựu. 

7. "Cho đến trọn đời, các vị A-la-hán mỗi ngày dùng 

một bữa, không ăn ban đêm, không ăn phi thời. Hôm nay, 

đêm này và ngày này, ta cũng dùng mỗi ngày dùng một bữa, 

không ăn ban đêm, không ăn phi thời. Với chi phần này, ta 

theo gương vị A-la-hán, sẽ thực hành ngày trai giới". Ðây là 

chi phần thứ sáu được thành tựu. 



378     Chương IX – Chín Pháp 

 

8. "Cho đến trọn đời, các vị A-la-hán từ bỏ xem múa, 

hát, nhạc, diễn kịch, không trang sức bằng vòng hoa, hương 

liệu, dầu thoa và các thời trang. Hôm nay, đêm này và ngày 

này, ta cũng từ bỏ xem múa, hát, nhạc, diễn kịch, không 

trang sức bằng vòng hoa, hương liệu, dầu thoa và các thời 

trang. Với chi phần này, ta theo gương vị A-la-hán, sẽ thực 

hành ngày trai giới". Ðây là chi phần thứ bảy được thành tựu. 

9. "Cho đến trọn đời, các vị A-la-hán đoạn tận giường 

cao, giường lớn, từ bỏ giường cao, giường lớn, các vị ấy nằm 

trên giường thấp, trên giường nhỏ, trên thảm cỏ. Hôm nay, 

đêm này và ngày này, ta cũng đoạn tận giường cao, giường 

lớn, từ bỏ giường cao, giường lớn, ta nằm trên giường thấp, 

trên giường nhỏ, trên thảm cỏ. Với chi phần này, ta theo 

gương vị A-la-hán, sẽ thực hành ngày trai giới". Ðây là chi 

phần thứ tám được thành tựu. 

10. Ở đây, này các Tỷ-kheo, vị Thánh đệ tử với tâm câu 

hữu với từ, biến mãn một phương và an trú, như vậy phương 

thứ hai... như vậy phương thứ ba... như vậy phương thứ tư... 

như vậy cùng khắp thế giới, trên dưới, bề ngang, hết thảy 

phương xứ, cùng khắp vô biên giới, vị ấy với tâm câu hữu 

với từ, biến mãn và an trú, quảng đại, vô biên, không hận, 

không sân. 

Như vậy, này các Tỷ-kheo, được thực hành ngày trai 

giới thành tựu chín chi phần, có quả lớn, có lợi ích, có rực rỡ 

lớn, có biến mãn lớn. 

(IX) (16) Chư Thiên 

1. - Ðêm nay, này các Tỷ-kheo, một số đông chư Thiên, 

sau khi đêm đã gần mãn, với dung sắc thù thắng, chói sáng 

toàn vùng Jetavana, đi đến chỗ Ta, sau khi đến, đảnh lễ Ta 

rồi đứng một bên. Này các Tỷ-kheo, đứng một bên, các 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     379 

 

Thiên nhân ấy thưa với Ta: "Bạch Thế Tôn, khi chúng con 

sống giữa loài Người, trong thời quá khứ, các vị xuất gia 

không có gia đình đến chúng con. Bạch Thế Tôn, chúng con 

đã đứng dậy, nhưng chúng con không đảnh lễ. Bạch Thế Tôn, 

do không làm đầy đủ bổn phận, chúng con sanh ra hối hận, 

phiền não, vì bị sanh với thân hạ liệt". 

2. Này các Tỷ-kheo, lại có nhiều chư Thiên khác đến 

chỗ Ta và thưa như sau: "Bạch Thế Tôn, khi chúng con sống 

giữa loài Người, trong thời quá khứ, các vị xuất gia không có 

gia đình đến chúng con. Chúng con đã đứng dậy, chúng con 

đã đảnh lễ, nhưng con không mời ghế ngồi. Bạch Thế Tôn, 

do không làm đầy đủ bổn phận, chúng con sanh ra hối hận, 

phiền não, vì bị sanh với thân hạ liệt". 

3. Này các Tỷ-kheo, lại có nhiều chư Thiên khác đến 

chỗ Ta và thưa như sau: "Bạch Thế Tôn, khi chúng con sống 

giữa loài Người, trong thời quá khứ, các vị xuất gia không có 

gia đình đến chúng con. Chúng con đã đứng dậy, chúng con 

đã đảnh lễ, chúng con đã mời ghế ngồi nhưng chúng con 

không chia xẻ (đồ ăn) tùy theo khả năng và sức lực của 

chúng con... Chúng con chia xẻ (đồ ăn), tùy theo khả năng và 

sức lực của chúng con, nhưng chúng con không ngồi xung 

quanh để nghe pháp... chúng con có ngồi xung quanh để 

nghe pháp, nhưng chúng con không lóng tai nghe pháp... 

chúng con lóng tai nghe pháp, nhưng chúng con sau khi nghe 

không có thọ trì pháp... chúng con sau khi nghe, có thọ trì 

pháp, nhưng không có suy tư ý nghĩa các pháp đã được thọ 

trì... chúng con có suy tư ý nghĩa các pháp đã được thọ trì, 

nhưng chúng con sau khi biết nghĩa, biết pháp, không thực 

hành pháp và tùy pháp. Bạch Thế Tôn, do không làm đầy đủ 

bổn phận, chúng con sanh ra hối hận, phiền não, vì bị sanh ra 

với thân hạ liệt". 



380     Chương IX – Chín Pháp 

 

4. Này các Tỷ-kheo, lại có nhiều chư Thiên khác đến 

chỗ Ta và thưa như sau: "Bạch Thế Tôn, khi chúng con sống 

giữa loài Người, trong thời gian quá khứ, các vị xuất gia 

không có gia đình đến chúng con. Bạch Thế Tôn, chúng con 

đã đứng dậy, chúng con đã đảnh lễ, chúng con đã mời ghế 

ngồi, chúng con đã chia xẻ (đồ ăn) tùy theo khả năng và sức 

lực của chúng con, chúng con đã ngồi xung quanh để nghe 

pháp, chúng con lóng tai nghe pháp, chúng con sau khi nghe 

thọ trì pháp, chúng con có suy tư ý nghĩa các pháp đã được 

thọ trì, chúng con sau khi biết nghĩa, biết pháp, thực hành 

pháp và tùy pháp. Bạch Thế Tôn, do chúng con làm đầy đủ 

bổn phận, chúng con không sanh hối hận, phiền não, vì được 

sanh với thân thù thắng". 

Này các Tỷ-kheo, đây là những gốc cây, đây là những 

ngôi nhà trống. Này các Tỷ-kheo, hãy Thiền định, chớ có 

phóng dật, chớ có hối tiếc về sau, như các Thiên nhân đã 

được nói đến trước đây. 

(X) (20) Velàma 

1. Một thời, Thế Tôn trú ở Sàvatthi, tại Jetavana, vườn 

ông Anàthapindika. Rồi Tôn giả Anàthapindika đi đến Thế 

Tôn, sau khi đến, đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. 

Thế Tôn nói với gia chủ Anàthapindika đang ngồi xuống một 

bên: 

- Này Gia chủ, Ông có bố thí trong gia đình của Ông 

không? 

- Bạch Thế Tôn, trong gia đình của con có bố thí, 

nhưng chỉ có món ăn thô tệ làm bằng hột gạo bể, và cháo 

chua. 

2. - Này Gia chủ, dầu bố thí các món thô hay tế, nếu bố 

thí không cẩn thận, bố thí không có chú tâm, bố thí không tự 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     381 

 

tay mình, bố thí những vật quăng đi, bố thí không có nghĩ 

đến tương lai; chỗ nào, chỗ nào, sự bố thí ấy sanh quả dị thục, 

thời tâm không thiên về thưởng thức các món ăn thù diệu, 

tâm không thiên về thưởng thức y áo thù diệu, tâm không 

thiên về thưởng thức các cỗ xe thù diệu, tâm không thiên về 

thưởng thức năm dục công đức thù diệu. Và các người con, 

hay vợ, hay những người phục vụ, hay những người đưa tin, 

hay những người làm công, họ không có khéo nghe, họ 

không có lóng tai, họ không có an trú tâm hiểu biết. Vì sao? 

Này Gia chủ, như vậy là quả dị thục của các nghiệp làm 

không có cẩn thận. 

3. Này Gia chủ, dầu có bố thí các món thô hay tế, nếu bố 

thí có cẩn thận, bố thí có chú tâm, bố thí tự tay mình, bố thí 

những vật không quăng bỏ đi, bố thí có nghĩ đến tương lai; chỗ 

nào, chỗ nào, sự bố thí ấy sanh quả dị thục, thời tâm thiên về 

thưởng thức các món ăn thù diệu, tâm thiên về thưởng thức y 

áo thù diệu, tâm thiên về thưởng thức các cỗ xe thù diệu, tâm 

thiên về thưởng thức năm dục công đức thù diệu. Và các người 

con, hay vợ, hay những người phục vụ, hay những người đưa 

tin, hay những người làm công, họ có khéo nghe, họ có lóng tai, 

họ có an trú tâm hiểu biết. Vì sao? Này Gia chủ, như vậy là quả 

dị thục của việc làm có cẩn thận. 

4. Thuở xưa, này Gia chủ, có một vị Bà-la-môn tên là 

Velàma. Vị ấy bố thí rộng lớn như sau: Vị ấy bố thí 84.000 bát 

bằng vàng đựng đầy bạc. Vị ấy bố thí 84.000 bát bằng bạc 

đựng đầy vàng. Vị ấy bố thí 84.000 bát bằng đồng đựng đầy 

châu báu. Vị ấy bố thí 84.000 con voi với đồ trang sức bằng 

vàng, với các ngọn cờ bằng vàng, bao trùm với những lưới 

bằng chỉ vàng và 84.000 cỗ xe, được trải với da sư tử, được 

trải với da cọp, được trải với da báo, được trải với mền màu 

vàng, với những trang sức bằng vàng, với các ngọn cờ bằng 



382     Chương IX – Chín Pháp 

 

vàng, bao trùm với những lưới bằng chỉ vàng. Vị ấy bố thí 

84.000 con bò sữa, cột bằng những sợi dây gai mịn với những 

thùng sữa bằng bạc. Vị ấy bố thí 84.000 thiếu nữ, trang sức 

với những bông tai bằng châu báu. Vị ấy bố thí 84.000 giường 

nằm trải nệm bằng len thêu bông, nệm bằng da con sơn dương 

gọi là kadali, tấm khảm với lầu che phía trên, có đầu gối chân 

màu đỏ hai phía. Vị ấy bố thí 84.000 thước vải, bằng vải gai 

mịn màng nhất, bằng vải lụa mịn màng nhất, bằng vải len mịn 

màng nhất, bằng vải bông mịn màng nhất. Và ai có thể nói về 

các đồ ăn, đồ uống, loại cứng, loại mềm, các loại đồ ăn nếm 

và các loại nước đường. "Chúng tôi nghĩ chúng chảy như 

dòng sông". 

5. Có thể, này Gia chủ, Ông nghĩ: "Có thể Bà-la-môn 

Velàma là một người nào khác, vị đã bố thí một cách rộng 

lớn như vậy". Này Gia chủ, chớ có nghĩ như vậy. Chính lúc 

ấy, Ta là Bà-la-môn Velàma, chính Ta đã bố thí rộng lớn ấy. 

Nhưng này Gia chủ, khi bố thí ấy được cho, không có một ai 

xứng đáng để nhận bố thí. Không có một ai làm cho thanh 

tịnh bố thí ấy. Này Gia chủ, dầu Bà-la-môn Velàma bố thí có 

rộng lớn, nếu có ai bố thí cho một người chánh kiến, bố thí 

này lớn hơn quả lớn kia. Này Gia chủ, dầu Bà-la-môn 

Velàma bố thí có rộng lớn và có ai bố thí cho 100 người 

chánh kiến, và có ai bố thí cho một vị Nhất lai, bố thí này 

quả lớn hơn bố thí kia. Này Gia chủ, dầu cho Bà-la-môn 

Velàma bố thí rộng lớn, và có ai bố thí cho 100 người Nhất 

lai, và có ai bố thí cho một vị Bất lai, bố thí này quả lớn hơn 

bố thí kia. Này Gia chủ, dầu Bà-la-môn Velàma bố thí có 

rộng lớn, và có ai bố thí cho 100 vị Bất lai, và có ai bố thí 

cho một vị A-la-hán, bố thí này quả lớn hơn bố thí kia. Này 

Gia chủ, dầu Bà-la-môn Velàma bố thí có rộng lớn hơn, và 

có ai bố thí cho một vị A-la-hán, và có ai bố thí cho một vị 

Ðộc Giác Phật, bố thí này quả lớn hơn bố thí kia. Này Gia 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     383 

 

chủ, dầu cho Bà-la-môn Velàma bố thí có rộng lớn và có 

người bố thí cho 100 vị Ðộc Giác Phật, có ai bố thí cho Như 

Lai, bậc A-la-hán, Chánh Ðẳng Giác, bố thí này quả lớn hơn 

bố thí kia. Này Gia chủ, dầu cho Bà-la-môn Velàma bố thí có 

rộng lớn, và có ai bố thí cho chúng Tỷ-kheo với đức Phật là 

vị thượng thủ, và có ai xây dựng một tịnh xá cho chúng Tăng 

trong bốn phương... và có ai với tâm tịnh tín qui y Phật, Pháp 

và Tăng, và có ai với tâm tịnh tín chấp nhận học pháp, từ bỏ 

sát sanh, từ bỏ lấy của không cho, từ bỏ tà hạnh trong các 

dục, từ bỏ nói láo, từ bỏ không đắm say rượu men, rượu nấu... 

Và có ai với tâm tịnh tín, chấp nhận học pháp... từ bỏ không 

đắm say rượu men, rượu nấu, và ai tu tập từ tâm giải thoát, 

cho đến trong khi khoảnh khắc vắt sữa bò, bố thí này quả lớn 

hơn bố thí kia. Này Gia chủ, dầu cho Bà-la-môn Velàma bố 

thí có rộng lớn, có ai bố thí một vị đầy đủ chánh kiến.. và có 

ai bố thí cho 100 vị đầy đủ chánh kiến.. và có ai bố thí một vị 

Bất lai... và có ai bố thí trăm vị Bất lai, và có ai bố thí một vị 

A-la-hán... và có ai bố thí trăm vị A-la-hán... và có ai bố thí 

một vị Ðộc giác Phật, và có ai bố thí trăm vị Ðộc giác Phật, 

và có ai bố thí Như Lai, bậc A-la-hán, Chánh Ðẳng Giác... và 

có ai bố thí chúng Tỷ-kheo với đức Phật là vị cầm đầu, và có 

ai cho xây dựng một tịnh xá cho chúng Tăng trong bốn 

phương... và có ai với tâm tịnh tín qui y Phật, Pháp và chúng 

Tăng... và có ai tâm tịnh tín chấp nhận học pháp, từ bỏ sát 

sanh... từ bỏ đắm say rượu men, rượu nấu... và có ai dầu chỉ 

trong một khoảnh khắc vắt sữa bò, tu tập từ tâm, và có ai dầu 

chỉ trong một khoảnh khắc búng ngón tay, tu tập tưởng vô 

thường, bố thí này quả lớn hơn bố thí kia. 

  



384     Chương IX – Chín Pháp 

 

 

III. Phẩm Chỗ Cư Trú Của Hữu Tình 

(I) (21) Trong Ba Phương Diện 

1.- Này các Tỷ-kheo, trong ba phương diện người 

Uttarakurukà (Bắc Cu-lô châu) thù thắng hơn chư Thiên cõi 

Ba mươi ba và loài Người ở Jambudìpa (Diêm-phù-đề). Thế 

nào là ba? 

2. Không có ngã sở, không có chấp trước, tuổi thọ được 

quy định là những thù thắng. 

Này các Tỷ-kheo, trong ba phương diện này, người 

Uttarakuruka thù thắng hơn chư Thiên cõi Ba mươi ba và 

loài Người ở Jambudìpa. 

3. Này các Tỷ-kheo, trong ba phương diện, chư Thiên 

cõi trời Ba mươi ba thù thắng hơn loài Người ở Uttarakuruka 

và loài Người ở Jambudìpa. Thế nào là ba? 

4. Về thiên thọ mạng, về thiên dung sắc, về thiên lạc. 

Này các Tỷ-kheo, trong ba phương diện này, chư Thiên cõi 

trời Ba mươi ba thù thắng hơn loài Người ở Uttarakuruka và 

loài Người ở Jambudìpa. 

5. Này các Tỷ-kheo, trong ba phương diện, loài Người 

ở Jambudìpa thù thắng hơn loài Người ở cõi Uttarakuruka và 

chư Thiên ở cõi trời Ba mươi ba. Thế nào là ba? 

Họ là anh hùng, có trú niệm và sống Phạm hạnh ở đời 

này. 

Này các Tỷ-kheo, trong ba phương diện này, loài 

Người ở cõi Jambudìpa thù thắng hơn loài Người ở cõi 

Uttarakuruka và chư Thiên ở cõi trời Ba mươi ba. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     385 

 

(II) (22) Ngựa Chưa Ðược Ðiều Phục 

1.- Này các Tỷ-kheo, Ta sẽ giảng về ba loại ngựa chưa 

được điều phục và ba hạng người chưa được điều phục; ba 

loại ngựa được điều phục, và ba hạng người được điều phục; 

ba loại ngựa hiền thiện thuần lương và ba hạng người hiền 

thiện thuần lương. Hãy nghe và khéo tác ý. Ta sẽ nói. 

- Thưa vâng, bạch Thế Tôn. 

Các Tỷ-kheo ấy vâng đáp Thế Tôn, Thế Tôn nói như 

sau: 

2.- Này các Tỷ-kheo, thế nào là ba loại ngựa chưa được 

điều phục? 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, có loại ngựa chưa được điều 

phục có tốc lực nhưng không có sắc đẹp, không có cân đối bề 

cao, chu vi bề ngoài. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có loại ngựa 

chưa được điều phục, có tốc lực, có sắc đẹp nhưng không có 

cân đối. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có loại ngựa chưa được 

điều phục, có tốc lực, có sắc đẹp và cân đối. Ba loại này, này 

các Tỷ-kheo, là ba loại ngựa chưa được điều phục. 

3. Và này các Tỷ-kheo, thế nào là ba hạng người chưa 

được điều phục? 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người chưa được điều 

phục, có tốc lực nhưng không có sắc đẹp, không có cân đối. 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người chưa được điều phục, 

có tốc lực, có sắc đẹp nhưng không có cân đối. Ở đây, này 

các Tỷ-kheo, có hạng người chưa được điều phục, có tốc lực, 

có sắc đẹp, có cân đối. Ba hạng người này, này các Tỷ-kheo, 

là ba hạng người chưa được điều phục. 



386     Chương IX – Chín Pháp 

 

4. Thế nào, này các Tỷ-kheo, là hạng người chưa được 

điều phục, có tốc lực nhưng không có sắc đẹp, không có cân 

đối? 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo như thật tuệ tri: "Ðây 

là Khổ", như thật tuệ tri: "Ðây là Khổ tập", như thật tuệ tri: 

"Ðây là Khổ diệt", như thật tuệ tri: "Ðây là con đường đưa 

đến Khổ diệt". Ðây Ta nói trong nghĩa có tốc lực. Nhưng khi 

được hỏi về thắng pháp, thắng luật, vị ấy lại ngập ngừng, 

không có trả lời. Ðây Ta nói trong nghĩa không có sắc đẹp. 

Vị ấy không có nhận được các đồ tư dụng, như y áo, đồ ăn 

khất thực, sàng tọa, dược phẩm trị bệnh. Ðây Ta nói trong 

nghĩa không có cân đối. Như vậy, này các Tỷ-kheo, là người 

chưa có điều phục, có tốc lực, nhưng không có sắc đẹp, 

không có cân đối. 

5. Như thế nào, này các Tỷ-kheo, là hạng người chưa 

có điều phục, có tốc lực, có sắc đẹp, nhưng không có cân đối? 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo như thật tuệ tri: "Ðây 

là Khổ", như thật tuệ tri: "Ðây là Khổ tập", như thật tuệ tri: 

"Ðây là Khổ diệt", như thật tuệ tri: "Ðây là con đường đưa 

đến Khổ diệt". Ðây Ta nói trong nghĩa có tốc lực. Nhưng khi 

được hỏi về thắng pháp, thắng luật, vị ấy liền trả lời, không 

có ngập ngừng. Ðây Ta nói trong nghĩa có sắc đẹp. Nhưng vị 

ấy không nhận được các đồ tư dụng, như y áo, đồ ăn khất 

thực, sàng tọa, dược phẩm trị bệnh. Ðây Ta nói trong nghĩa 

không có cân đối. Như vậy, này các Tỷ-kheo, là hạng người 

chưa được điều phục, có tốc lực, có sắc đẹp nhưng không có 

cân đối. 

6. Và như thế nào, này các Tỷ-kheo, là người chưa 

được điều phục, có tốc lực, có sắc đẹp, có cân đối? 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     387 

 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo như thật tuệ tri: "Ðây 

là Khổ"..., như thật tuệ tri: "Ðây là con Ðường đưa đến khổ 

diệt". Ðây Ta nói trong nghĩa có tốc lực. Khi được hỏi về 

thắng pháp, thắng luật, vị ấy liền trả lời, không có ngập 

ngừng. Ðây Ta nói trong nghĩa có sắc đẹp. Vị ấy nhận được 

các đồ tư dụng, như y áo, đồ ăn khất thực, sàng tọa, dược 

phẩm trị bệnh. Ðây Ta nói trong nghĩa có cân đối. Như vậy, 

này các Tỷ-kheo, là hạng người chưa được điều phục, có tốc 

lực, có sắc đẹp có cân đối. Những hạng người này, này các 

Tỷ-kheo, là ba hạng người chưa được điều phục. 

7. Này các Tỷ-kheo, thế nào là ba loại ngựa được điều 

phục? 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, có loại ngựa được điều phục, 

có tốc lực, nhưng không có sắc đẹp, không có cân đối. Ở đây, 

này các Tỷ-kheo, có loại ngựa được điều phục, có tốc lực, có 

sắc đẹp nhưng không có cân đối. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có 

loại ngựa được điều phục, có tốc lực, có sắc đẹp, có cân đối. 

Các loại này, này các Tỷ-kheo, là ba hạng loại ngựa được 

điều phục. 

8. Và này các Tỷ-kheo, thế nào là ba hạng người được 

điều phục? 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người được điều phục, 

có tốc lực, nhưng không có sắc đẹp, không có cân đối. Ở đây, 

này các Tỷ-kheo, có hạng người được điều phục, có tốc lực, 

có sắc đẹp nhưng không có cân đối. Ở đây, này các Tỷ-kheo, 

có hạng người được điều phục, có tốc lực, có sắc đẹp, có cân 

đối.  

Và này các Tỷ-kheo, thế nào là hạng người được điều 

phục, có tốc lực, không có sắc đẹp, không có cân đối? 



388     Chương IX – Chín Pháp 

 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo do đoạn diệt năm hạ 

phần kiết sử, được hóa sanh, tại đấy, được nhập Niết-bàn, 

không còn phải trở lui đời này nữa. Ðây Ta nói trong nghĩa 

có tốc lực. Nhưng được hỏi về thắng pháp, thắng luật, vị ấy 

ngập ngừng, không có trả lời. Ðây Ta nói trong nghĩa không 

có sắc đẹp. Vị ấy không nhận được các đồ tư dụng như y áo, 

đồ ăn khất thực, sàng tọa, dược phẩm trị bệnh. Ðây Ta nói 

trong nghĩa không có cân đối. Như vậy, này các Tỷ-kheo, là 

hạng người được điều phục, có tốc lực, nhưng không có sắc 

đẹp, không có cân đối. 

Và như thế nào, này các Tỷ-kheo, là hạng người được 

điều phục, có tốc lực, có sắc đẹp, nhưng không có cân đối? 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo do đoạn diệt năm hạ 

phần kiết sử, được hóa sanh, tại đấy, được nhập Niết-bàn, 

không phải trở lui đời này nữa. Ðây Ta nói trong nghĩa có 

tốc lực. Khi được hỏi về thắng pháp, thắng luật, vị ấy trả lời, 

không có ngập ngừng. Ðây Ta nói trong nghĩa có sắc đẹp. 

Nhưng vị này không nhận được các đồ tư dụng như y áo, đồ 

ăn khất thực, sàng tọa, dược phẩm trị bệnh. Ðây Ta nói trong 

nghĩa không có cân đối. Như vậy, này các Tỷ-kheo, là hạng 

người được điều phục, có tốc lực, có sắc đẹp nhưng không có 

cân đối. 

9. Và như thế nào, này các Tỷ-kheo, là hạng người 

được điều phục, có tốc lực, có sắc đẹp, có cân đối? 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo do đoạn diệt năm hạ 

phần kiết sử, được hóa sanh, tại đấy được nhập Niết-bàn, 

không phải trở lui đời này nữa. Ðây Ta nói trong nghĩa có 

tốc lực. Khi được hỏi về thắng pháp, thắng luật, vị ấy liền trả 

lời, không có ngập ngừng. Ðây Ta nói trong nghĩa có sắc đẹp. 

Và vị ấy nhận được các đồ tư dụng như y áo, đồ ăn khất thực, 

sàng tọa, dược phẩm trị bệnh. Ðây Ta nói trong nghĩa có cân 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     389 

 

đối. Như vậy, này các Tỷ-kheo, là hạng người được điều 

phục, có tốc lực, có sắc đẹp, có cân đối. Những hạng người 

này, này các Tỷ-kheo, là ba hạng người được điều phục. 

10. Và này các Tỷ-kheo, thế nào là ba loại ngựa hiền 

thiện thuần lương? 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, có loại ngựa hiền thiện thuần 

lương, có tốc lực nhưng có sắc đẹp, không có cân đối. Ở đây, 

này các Tỷ-kheo, có loại ngựa hiền thiện thuần lương, có tốc 

lực, có sắc đẹp, nhưng không có cân đối. Ở đây, này các Tỷ-

kheo, có loại ngựa hiền thiện thuần lương, có tốc lực, có sắc 

đẹp, có cân đối. Những loại này, này các Tỷ-kheo, là ba loại 

ngựa hiền thiện thuần lương. 

11. Và này các Tỷ-kheo, thế nào là ba loại người hiền 

thiện thuần lương? 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người hiền thiện 

thuần lương, có tốc lực nhưng không có sắc đẹp, không có 

cân đối. Ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người hiền thiện 

thuần lương, có tốc lực, có sắc đẹp, nhưng không có cân đối. 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, có hạng người hiền thiện thuần 

lương, có tốc lực, có sắc đẹp, có cân đối. Những hạng người 

này, này các Tỷ-kheo, là ba hạng người hiền thiện thuần 

lương. 

Như thế nào, này các Tỷ-kheo, là hạng người hiền thiện 

thuần lương, có tốc lực nhưng không có sắc đẹp, không có 

cân đối? 

Ở đây, này các Tỷ-kheo do đoạn diệt các lậu hoặc, ngay 

trong hiện tại, tự mình với thắng trí, chúng ngộ, chứng đạt và 

an trú vô lậu tâm giải thoát, tuệ giải thoát. Ðây Ta nói trong 

nghĩa có tốc lực. Khi được hỏi về thắng pháp, thắng luật, vị 

ấy ngập ngừng, không trả lời. Ðây Ta nói trong nghĩa không 



390     Chương IX – Chín Pháp 

 

có sắc đẹp. Vị ấy không nhận được các đồ tư dụng như y áo, 

đồ ăn khất thực, sàng tọa, dược phẩm trị bệnh. Ðây Ta nói 

trong nghĩa không có cân đối. Như vậy, này các Tỷ-kheo, là 

hạng người hiền thiện thuần lương, có tốc lực nhưng không 

có sắc đẹp, không có cân đối. 

Như thế nào, này các Tỷ-kheo, là hạng người hiền thiện 

thuần lương, có tốc lực, có sắc đẹp nhưng không có cân đối? 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ kheo do đoạn diệt các lậu 

hoặc, ngay trong hiện tại, tự mình với thắng trí, chúng ngộ, 

chứng đạt và an trú vô lậu tâm giải thoát, tuệ giải thoát. Ðây 

Ta nói trong nghĩa có tốc lực. Khi được hỏi về thắng pháp, 

thắng luật, vị ấy liền trả lời, không có ngập ngừng. Ðây Ta 

nói trong nghĩa có sắc đẹp. Vị ấy không nhận được các đồ tư 

dụng như y áo, đồ ăn khất thực, sàng tọa, dược phẩm trị bệnh. 

Ðây Ta nói trong nghĩa không có cân đối. Như vậy, này các 

Tỷ-kheo, là hạng người hiền thiện thuần lương, có tốc lực, có 

sắc đẹp nhưng không có cân đối. 

Và như thế nào, này các Tỷ-kheo, là hạng người hiền 

thiện thuần lương, có tốc lực, có sắc đẹp, có cân đối? 

Ở đây, này các Tỷ-kheo do đoạn diệt các lậu hoặc, tự 

mình với thắng trí, chứng ngộ, chứng đạt và an trú vô lậu tâm 

giải thoát, tuệ giải thoát. Ðây Ta nói trong nghĩa có tốc lực. 

Khi được hỏi về thắng pháp, thắng luật, vị ấy liền trả lời. 

Ðây Ta nói trong nghĩa có sắc đẹp. Vị ấy nhận được các đồ 

tư dụng như y áo, đồ ăn khất thực, sàng tọa, dược phẩm trị 

bệnh. Ðây Ta nói trong nghĩa có cân đối. Như vậy, này các 

Tỷ-kheo, là hạng người hiền thiện thuần lương, có tốc lực, có 

sắc đẹp, có cân đối. Ba hạng người này, này các Tỷ-kheo, là 

ba hạng người hiền thiện thuần lương. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     391 

 

(III) (23) Ái 

1. - Này các Tỷ-kheo, Ta sẽ thuyết về chín pháp lấy ái 

làm cội gốc. Hãy nghe và khéo tác ý, Ta sẽ giảng. Và này các 

Tỷ-kheo, thế nào là chín pháp lấy ái làm cội gốc? 

2. Do duyên ái nên cầu tìm; do duyên cầu tìm nên có 

được; do duyên có được nên có quyết định; do duyên quyết 

định nên có dục tham; do duyên dục tham nên đắm trước; do 

duyên đắm trước nên có chấp trước; do duyên chấp trước nên 

có xan tham; do duyên xan tham nên có thủ hộ, chấp trượng, 

chấp kiếm, đấu tranh, tránh tranh, kháng tranh, ly gián ngữ, 

vọng ngữ, rất nhiều các ác, bất thiện pháp khởi lên. 

Này các Tỷ-kheo, đây là chín pháp lấy ái làm cội gốc. 

(IV) (24) Các Loại Hữu Tình 

1. - Này các Tỷ-kheo, có chín chỗ cư trú của loài hữu 

tình. Thế nào là chín? 

2. Này các Tỷ-kheo, có những loài hữu tình, thân sai 

biệt, tưởng sai biệt, như loài Người, một số chư Thiên, một 

số ở các đọa xứ. Ðó là hữu tình trú xứ thứ nhất. 

3. Này các Tỷ-kheo, có những loài hữu tình, thân sai 

biệt, tưởng đồng nhất, chư Phạm Chúng thiên, khi mới tái 

sanh. Ðó là hữu tình trú xứ thứ hai. 

4. Này các Tỷ-kheo, có loại hữu tình, thân đồng nhất, 

tưởng sai biệt như Quang âm thiên. Ðó là hữu tình trú xứ thứ 

ba. 

5. Này các Tỷ-kheo, có loài hữu tình, thân đồng nhất, 

tưởng đồng nhất, như Tịnh Cư thiên. Ðó là hữu tình trú xứ 

thứ tư. 



392     Chương IX – Chín Pháp 

 

6. Này các Tỷ-kheo, có những loại hữu tình không có 

tưởng, không có thọ như Vô Tưởng thiên. Ðó là hữu tình trú 

xứ thứ năm. 

7. Này các Tỷ-kheo, có những loài hữu tình vượt khỏi 

sắc tưởng một cách hoàn toàn, diệt trừ các đối ngại tưởng, 

không có tác ý sai biệt tưởng, nghĩ rằng: "Hư không là vô 

biên", chứng được Không vô biên xứ. Ðó là hữu tình trú xứ 

thứ sáu. 

8. Này các Tỷ-kheo, có những loài hữu tình, vượt khỏi  

Không vô biên xứ một cách hoàn toàn, nghĩ rằng: "Thức là 

vô biên", chứng được Thức vô biên xứ. Ðó là hữu tình trú xứ 

thứ bảy. 

9. Này các Tỷ-kheo, có những loài hữu tình vượt khỏi 

Thức vô biên xứ một cách hoàn toàn, nghĩ rằng: "Không có 

gì tất cả", chứng được Vô sở hữu xứ. Ðó là hữu tình trú xứ 

thứ tám. 

10. Này các Tỷ-kheo, có những loài hữu tình vượt khỏi 

Vô sở hữu xứ một cách hoàn toàn, chứng Phi tưởng phi phi 

tưởng xứ. Ðó là hữu tình trú xứ thứ chín. 

Này các Tỷ-kheo, đây là chín chỗ cư trú của các loài 

hữu tình. 

 

(V) (25) Trí Tuệ 

1. - Này các Tỷ-kheo, khi nào tâm Tỷ-kheo được khéo tích 

tập với trí tuệ, thời thật hợp lý cho Tỷ-kheo ấy nói như sau: "Ta 

rõ biết: "Sanh đã tận, Phạm hạnh đã thành, những việc nên làm 

đã làm, không còn trở lui trạng thái này nữa". Và này các Tỷ-

kheo, thế nào là tâm Tỷ-kheo được khéo tích tập? 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     393 

 

2. "Ly tham là tâm của ta", như vậy tâm vị ấy được 

khéo tích tập với trí tuệ. "Ly sân là tâm của ta", như vậy tâm 

vị ấy được khéo tích tập với trí tuệ. "Ly si là tâm của ta", như 

vậy tâm vị ấy được khéo tích tập với trí tuệ. "Tánh không có 

tham là tâm của ta", như vậy tâm vị ấy được khéo tích tập 

với trí tuệ. "Tánh không có sân là tâm của ta", như vậy tâm 

vị ấy được khéo tích tập với trí tuệ. "Tánh không có si là tâm 

của ta", như vậy tâm vị ấy được khéo tích tập với trí tuệ. 

"Tánh không chuyển hướng về dục hữu là tâm của ta", như 

vậy tâm vị ấy được khéo tích tập với trí tuệ. "Tánh không 

chuyển hướng về sắc hữu là tâm của ta", như vậy tâm vị ấy 

được khéo tích tập với trí tuệ. "Tánh không chuyển hướng về 

vô sắc hữu là tâm của ta", như vậy tâm vị ấy được khéo tích 

tập với trí tuệ. 

Này các Tỷ-kheo, khi nào tâm Tỷ-kheo được khéo tích 

tập với trí tuệ, thời thật hợp lý cho Tỷ-kheo ấy nói như sau: 

"Ta rõ biết: "Sanh đã tận, Phạm hạnh đã thành, những việc 

nên làm đã làm, không còn trở lui trạng thái này nữa"". 

(VI) (26) Trụ Ðá 

1. Như vầy tôi nghe: 

Một thời, Tôn giả Sàriputta và Tôn giả Candikàputta trú 

ở Ràjagaha (Vương Xá) tại Trúc Lâm, chỗ nuôi dưỡng các 

con sóc. Tại đấy, Tôn giả Candikàputta gọi các Tỷ-kheo, nói 

rằng: 

- Này các Hiền giả, Devadatta thuyết pháp cho các Tỷ-

kheo như sau: "Thưa các Hiền giả, khi nào tâm vị Tỷ-kheo 

được khéo tích tập với trí tuệ, thời thật hợp lý cho Tỷ-kheo 

ấy trả lời như sau: "Ta rõ biết: "Sanh đã tận, Phạm hạnh đã 

thành, việc nên làm đã làm, không còn trở lui trạng thái này 

nữa"". 



394     Chương IX – Chín Pháp 

 

2. Ðược nói vậy, Tôn giả Sàriputta nói với Tôn giả 

Candikàputta: 

- Này Hiền giả Candikàputta, Devadatta không có 

thuyết pháp cho các Tỷ-kheo như sau: "Thưa các Hiền giả, 

khi nào tâm Tỷ-kheo được khéo tích tập với trí tuệ thời thật 

hợp lý cho Tỷ-kheo ấy trả lời như sau: "Ta rõ biết: "Sanh đã 

tận, Phạm hạnh đã thành, những việc nên làm đã làm, không 

còn trở lui trạng thái này nữa"". Này Hiền giả Candikàputta. 

Devadatta thuyết pháp cho các Tỷ-kheo như sau: "Thưa các 

Hiền giả, khi nào tâm vị Tỷ-kheo được khéo tích tập với tâm 

ý thời thật hợp lý cho Tỷ-kheo ấy trả lời như sau: "Ta rõ biết: 

"Sanh đã tận, Phạm hạnh đã thành, việc nên làm đã làm, 

không còn trở lui trạng thái này nữa"". 

3. Lần thứ hai... Lần thứ ba, Tôn giả Candikàputta gọi 

các Tỷ-kheo, nói rằng: 

- Thưa các Hiền giả, Devadatta thuyết pháp cho các Tỷ-

kheo như sau: "Khi nào tâm Tỷ-kheo được khéo tích tập với 

trí tuệ thời thật hợp lý cho vị Tỷ-kheo ấy trả lời như sau: "Ta 

rõ biết: "Sanh đã tận, Phạm hạnh đã thành, việc nên làm đã 

làm, không còn trở lui trạng thái này nữa"". 

Lần thứ ba, Tôn giả Sàriputta nói với Tôn giả 

Candikàputta: 

- Này Hiền giả Candikàputta, Devadatta không có 

thuyết pháp cho các Tỷ-kheo như sau: "Thưa các Hiền giả, 

khi nào tâm Tỷ-kheo được khéo tích tập với trí tuệ thời thật 

hợp lý cho Tỷ-kheo ấy trả lời như sau: "Ta rõ biết: "Sanh đã 

tận... không còn trở lui trạng thái này nữa"". Này Hiền giả 

Candikàputta. Devadatta thuyết pháp cho các Tỷ-kheo như 

sau: "Thưa các Hiền giả, khi nào tâm vị Tỷ-kheo được khéo 

tích tập với tâm ý thời thật hợp lý cho Tỷ-kheo ấy trả lời như 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     395 

 

sau: "Ta rõ biết: "Sanh đã tận... không còn trở lui trạng thái 

này nữa"". 

4. - Và như thế nào, này Hiền giả, tâm vị Tỷ-kheo được 

khéo tích tập với tâm ý? 

- "Ly tham là tâm của ta", như vậy tâm vị ấy được khéo 

tích tập với tâm ý. "Ly sân là tâm của ta", như vậy tâm vị ấy 

được khéo tích tập với tâm ý. "Ly si là tâm của ta", như vậy 

tâm vị ấy được khéo tích tập với tâm ý. "Tánh không có tham 

là tâm của ta", như vậy tâm vị ấy được khéo tích tập với tâm 

ý. "Tánh không có sân là tâm của ta", như vậy tâm vị ấy 

được khéo tích tập với tâm ý. "Tánh không có si là tâm của 

ta", như vậy tâm vị ấy được khéo tích tập với tâm ý. "Tánh 

không chuyển hướng về dục hữu là tâm của ta", như vậy tâm 

vị ấy được khéo tích tập với tâm ý. "Tánh không chuyển 

hướng về sắc hữu là tâm của ta", như vậy tâm vị ấy được 

khéo tích tập với tâm ý. "Tánh không chuyển hướng về vô 

sắc hữu là tâm của ta", như vậy tâm vị ấy được khéo tích tập 

với tâm ý. 

5. Như vậy, này Hiền giả, với Tỷ-kheo có tâm chánh 

giải thoát như vậy, nếu các sắc do mắt nhận thức mạnh mẽ đi 

vào giới vực của con mắt, các sắc không chinh phục tâm vị 

ấy, tâm được an trú, không bị tạp nhiễm, không bị lay động. 

Vị ấy tùy quán sự diệt tận của chúng; nếu các tiếng do tai 

nhận thức mạnh mẽ đi vào giới vức của lỗ tai... nếu các 

hương do mũi nhận thức mạnh mẽ đi vào giới vức của lỗ 

mũi... nếu các vị do lưỡi nhận thức mạnh mẽ đi vào giới vức 

của lưỡi... nếu các xúc do thân nhận thức mạnh mẽ đi vào 

giới vức của thân. nếu các pháp do ý nhận thức mạnh mẽ đi 

vào giới vức của ý... Các pháp không chinh phục, tâm vị ấy, 

tâm được an trú, không bị tạp nhiễm, không bị lay động. Vị 

ấy tùy quán sự diệt tận của chúng. Ví như, này Hiền giả, một 



396     Chương IX – Chín Pháp 

 

trụ đá cao mười sáu khuỷu tay, tám khuỷu tay chôn sâu 

xuống đất, tám khuỷu tay nổi lên trên, nếu từ phương Ðông, 

mưa to gió lớn đến, không làm rung động, không làm chuyển 

động, không làm chuyển động mạnh trụ đá ấy; nếu từ 

phương Tây... nếu từ phương Bắc... nếu từ phương Nam, 

mưa to gió lớn đến, không làm rung động, không làm chuyển 

động, không làm chuyển động mạnh trụ đá ấy. Vì sao? Này 

Hiền giả, vì trụ đá được đào sâu, được chôn sâu. Cũng vậy, 

này Hiền giả, với Tỷ-kheo có tâm chánh giải thoát như vậy, 

nếu các sắc do mắt nhận thức mạnh mẽ đi vào giới vức của 

con mắt, các sắc không chinh phục tâm của vị ấy, tâm được 

an trú không bị tạp nhiễm, không bị lay động. Vị ấy tùy quán 

sự diệt tận của chúng. Nếu các tiếng do tai nhận thức... nếu 

các pháp do ý nhận thức mạnh mẽ đi vào giới vức của ý, các 

pháp không chinh phục tâm vị ấy, tâm được an trú, không bị 

tạp nhiễm, không bị lay động. Vị ấy tùy quán sự diệt tận của 

chúng. 

(VII) (27) Sợ Hãi Hận Thù (1) 

1. Rồi gia chủ Anàthapindika đi đến Thế Tôn, sau khi 

đến đảnh lễ Thế Tôn rồi ngồi xuống một bên. Thế Tôn nói 

với gia chủ Anàthapindika đang ngồi xuống một bên: 

2. - Này Gia chủ, khi nào năm sợ hãi hận thù của vị 

Thánh đệ tử được chỉ tức, thời vị ấy thành tựu được bốn Dự 

lưu phần. Nếu vị ấy muốn, có thể tuyên bố về ngã đối với tự 

ngã: "Ðịa ngục đối với ta được đoạn tận, loài bàng sanh đối 

với ta được đoạn tận, cõi ngạ quỷ đối với ta được đoạn tận, 

cõi dữ, ác thú, đọa xứ đối với ta được đoạn tận. Ta là vị Dự 

lưu, không còn thối đọa, chắc chắn đạt đến Chánh giác". 

3. Thế nào là năm sợ hãi hận thù được chỉ tức? 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     397 

 

Này Gia chủ, sợ hãi hận thù do sát sanh, vì duyên sát 

sanh, đưa đến trong hiện tại; sợ hãi hận thù đưa đến trong 

tương lai, kể cả tâm khổ, tâm ưu người ấy cảm thọ. Từ bỏ sát 

sanh, sợ hãi hận thù không đưa đến trong hiện tại, sợ hãi hận 

thù không đưa đến trong tương lai, kể cả không có tâm khổ, 

tâm ưu người ấy cảm thọ... Ðối với vị từ bỏ sát sanh, như vậy 

sợ hãi hận thù được nhiếp phục. 

Này Gia chủ, sợ hãi hận thù do lấy của không cho, vì 

duyên lấy của không cho đưa đến trong hiện tại; sợ hãi hận 

thù đưa đến trong tương lai, kể cả tâm khổ, tâm ưu người ấy 

cảm thọ... Ðối với vị từ bỏ lấy của không cho, như vậy sự sợ 

hãi hận thù được nhiếp phục. 

Này Gia chủ, sợ hãi hận thù do sống tà hạnh trong các 

dục, vì duyên sống tà hạnh trong các dục đưa đến trong hiện 

tại; sợ hãi hận thù đưa đến trong tương lai, kể cả tâm khổ, 

tâm ưu người ấy cảm thọ... Ðối với vị từ bỏ sống tà hạnh 

trong các dục, như vậy sợ hãi hận thù được nhiếp phục. 

Này Gia chủ, sợ hãi hận thù do nói láo, vì duyên nói láo 

đưa đến trong hiện tại; sự sợ hãi hận thù đưa đến trong tương 

lai, kể cả tâm khổ, tâm ưu người ấy cảm thọ... Ðối với vị từ 

bỏ nói láo, như vậy sợ hãi hận thù được nhiếp phục. 

Này Gia chủ, sợ hãi hận thù do đắm say rượu men, 

rượu nấu, vì duyên đắm say rượu men, rượu nấu đưa đến 

trong hiện tại; sự sợ hãi hận thù đưa đến trong tương lai, kể 

cả tâm khổ, tâm ưu người ấy cảm thọ... Ðối với vị từ bỏ đắm 

say rượu men, rượu nấu, như vậy sợ hãi hận thù được nhiếp 

phục. 

Năm sự sợ hãi hận thù này được nhiếp phục. 

4. Thế nào là bốn Dự lưu phần được đầy đủ? 



398     Chương IX – Chín Pháp 

 

Ở đây, này Gia chủ, vị Thánh đệ tử, đầy đủ lòng tin 

tuyệt đối với đức Phật: "Ðây là Thế Tôn, bậc Ứng Cúng, 

Chánh Ðẳng Giác, Minh Hạnh Túc, Thiện Thệ, Thế Gian 

Giải, Vô Thượng Sĩ, Ðiều Ngự Trượng Phu, Thiên Nhơn Sư, 

Phật, Thế Tôn". 

Vị ấy đầy đủ lòng tin tuyệt đối với Pháp: "Ðây là Pháp 

do Thế Tôn khéo thuyết, thiết thực hiện tại, có quả tức thời, 

đến để mà thấy, có khả năng hướng thượng, do người trí tự 

mình giác hiểu". 

Vị ấy đầy đủ lòng tin tuyệt đối đối với chúng Tăng: 

"Chúng Tăng đệ tử Thế Tôn là bậc Thiện hạnh; chúng Tăng 

đệ tử Thế Tôn là bậc Trực hạnh; chúng Tăng đệ tử Thế Tôn 

là bậc Chánh hạnh; chúng Tăng đệ tử Thế Tôn là bậc Như 

pháp hạnh, tức là bốn đôi tám chúng. Chúng Tăng đệ tử này 

của Thế Tôn, đáng được cung kính, đang được tôn trọng, 

đáng được cúng dường, đáng được chắp tay, là vô thượng 

phước điền ở trên đời. 

Vị ấy đầy đủ các giới đức được bậc Thánh quý mến, 

không bị bể vụn, không bị hủy hoại, không có tỳ vết, không 

có vết nhơ, đưa đến giải thoát, được người trí tán thán, không 

bị nhiễm trước, đưa đến Thiền định. Bốn Dự lưu phần này 

được thành tựu. 

(VIII) (28) Sợ Hãi Hận Thù (2) 

(Thế Tôn thuyết lại kinh 26 cho các Tỷ-kheo). 

(IX) (29) Xung Ðột Sự 

1. - Này các Tỷ-kheo, có chín xung đột sự. Thế nào là 

chín? 

2. "Vị ấy đã làm hại tôi", xung đột khởi lên. "Vị ấy 

đang làm hại tôi", xung đột khởi lên. "Vị ấy sẽ làm hại tôi", 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     399 

 

xung đột khởi lên. "Vị ấy đã làm hại người tôi thương, tôi 

mến"... "Vị ấy đang làm hại người tôi thương, tôi mến"... "Vị 

ấy sẽ làm hại người tôi thương, tôi mến", xung đột khởi lên. 

"Vị ấy đã làm lợi cho người tôi không thương, không mến"... 

"Vị ấy đang làm lợi..." Vị ấy sẽ làm lợi cho người tôi không 

thương, không mến", xung đột khởi lên. 

Này các Tỷ-kheo, đây là chín xung đột sự. 

(X) (30) Ðiều Phục Xung Ðột Sự 

1. - Này các Tỷ-kheo, có chín điều phục xung đột sự. 

Thế nào là chín? "Vị ấy đã làm hại tôi; có ích lợi gì mà nghĩ 

như vậy", nhờ vậy xung đột được điều phục. "Vị ấy sẽ làm 

hại tôi; có ích lợi gì mà nghĩ như vậy", nhờ vậy xung đột 

được điều phục. "Vị ấy đã làm hại người tôi thương mến; có 

ích lợi gì mà nghĩ như vậy", nhờ vậy xung đột được điều 

phục. "Vị ấy đã làm hại... vị ấy làm hại người tôi thương tôi 

mến; có ích lợi gì mà nghĩ như vậy", nhờ vậy xung đột được 

điều phục. "Vị ấy đã làm lợi cho người tôi không thương, 

không mến"... "Vị ấy đang làm lợi... vị ấy sẽ làm lợi cho 

người tôi không thương, không mến, có lợi ích gì mà nghĩ 

như vậy", nhờ vậy xung đột được điều phục 

Này các Tỷ-kheo, đây là chín xung đột sự được điều phục. 

(XI) (31) Chín Thứ Ðệ Diệt 

1. - Này các Tỷ-kheo, có chín thứ đệ diệt. Thế nào là chín? 

2. Thành tựu sơ Thiền, các dục tưởng bị đoạn diệt. Thành 

tựu đệ nhị Thiền, các tầm tứ bị đoạn diệt. Thành tựu đệ tam 

Thiền, hỷ bị đoạn diệt. Thành tựu đệ tứ Thiền, hơi thở vào, hơi 

thở ra bị đoạn diệt. Thành tựu Không vô biên xứ, sắc tưởng bị 

đoạn diệt. Thành tựu Thức vô biên xứ, Không vô biên xứ tưởng 

bị đoạn diệt. Thành tựu Vô sở hữu xứ, Thức vô biên xứ tưởng 



400     Chương IX – Chín Pháp 

 

bị đoạn diệt. Thành tựu Phi tưởng phi phi tưởng xứ, Vô sở hữu 

xứ tưởng bị đoạn diệt. Thành tựu Diệt thọ tưởng định, các 

tưởng và các cảm thọ bị đoạn diệt. 

Này các Tỷ-kheo, đây là chín thứ đệ diệt. 

 

 

IV. Ðại Phẩm 

(I) (32) Chín Thứ Ðệ Trú (1) 

1. - Này các Tỷ-kheo, có chín thứ đệ trú này. Thế nào là 

chín? 

2. Này Hiền giả, ở đây có Tỷ-kheo ly dục, ly bất thiện 

pháp, chứng và an trú Thiền thứ nhất, một trạng thái hỷ lạc 

do ly dục sanh có tầm và tứ. Diệt tầm và tứ... Thiền thứ hai... 

Thiền thứ ba... chứng và trú Thiền thứ tư. Sau khi vượt qua 

sắc tưởng một cách hoàn toàn, sau khi chấm dứt các đối ngại 

tưởng, không tác ý các tưởng sai biệt, biết rằng: "Hư không 

là vô biên", chứng và trú Không vô biên xứ. Sau khi vượt 

qua Không vô biên xứ một cách hoàn toàn, biết rằng: "Thức 

là vô biên", chứng và trú Thức vô biên xứ. Sau khi vượt qua 

Thức vô biên xứ một cách hoàn toàn, biết rằng: "Không có 

sự gì", chứng và trú Vô sở hữu xứ. Sau khi vượt qua Vô sở 

hữu xứ một cách hoàn toàn, chứng và trú Phi tưởng phi phi 

tưởng xứ. Sau khi vượt qua Phi tưởng phi phi tưởng xứ một 

cách hoàn toàn, chứng và trú Diệt thọ tưởng định. 

Này các Tỷ-kheo, đây là chín thứ đệ trú. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     401 

 

(II) (33) Chín Thứ Ðệ Trú (2) 

1. - Này các Tỷ-kheo, Ta sẽ thuyết về chín Thiền chứng 

thứ đệ trú này. Hãy lắng nghe... Này các Tỷ-kheo, thế nào là 

chín thứ đệ trú Thiền chứng? 

2. Chỗ nào các dục đoạn diệt, và những ai sau khi đoạn 

diệt các dục, sống an trú, Ta nói rằng: "Chắc chắn Tôn giả ấy 

không có dục ái, được tịch tịnh, đã vượt qua, đã đến bờ bên 

kia với Thiền chi ấy". Chỗ nào các dục được đoạn diệt? 

Những ai sau khi đoạn diệt các dục, sống an trú: "Ta không 

biết vậy, Ta không thấy vậy", ai nói như vậy, người ấy cần 

được nói như sau: "Ở đây, này Hiền giả, Tỷ-kheo ly các dục... 

chứng và an trú Thiền thứ nhất. Tại đây, các dục được đoạn 

diệt, các vị ấy sau khi đoạn diệt các dục, sống an trú". Chắc 

chắn, này các Tỷ-kheo, người không lường gạt, không man 

trá sẽ hoan hỷ, sẽ tùy hỷ với lời nói "Lành thay". Sau khi 

hoan hỷ, tùy hỷ với lời nói "Lành thay" người ấy sẽ đảnh lễ, 

chắp tay và hầu hạ.  

3. Chỗ nào các tầm và tứ được đoạn diệt, và những ai 

sau khi đoạn diệt, đoạn diệt tầm và tứ, sống không an trú, Ta 

nói rằng: "Chắc chắn các Tôn giả ấy không bỏ dục ái, được 

tịch tịnh, đã vượt qua , đã đến bờ bên kia với Thiền chi ấy". 

Chỗ nào các tầm và tứ được đoạn diệt ? Những ai sau khi 

đoạn diệt tầm và tứ, sống an trú? "Ta không biết vậy, Ta 

không thấy vậy", ai nói như vậy, người ấy cần được nói như 

sau: "Ở đây, này Hiền giả, Tỷ-kheo được nói như sau: "Ở 

đây, này Hiền giả, Tỷ-kheo diệt tầm và tứ... chứng và trú 

Thiền thứ hai. Tại đây, các tầm và tứ được đoạn diệt, các vị 

ấy sau khi đoạn diệt tầm và tứ, sống an trú". Chắc chắn, này 

các Tỷ-kheo, người không lường gạt, không man trá sẽ hoan 

hỷ, tùy hỷ với lời nói "Lành thay". Sau khi hoan hỷ, tùy hỷ 



402     Chương IX – Chín Pháp 

 

với lời nói "Lành thay" người ấy sẽ đảnh lễ, chắp tay và hầu 

hạ.  

4. Chỗ nào hỷ được đoạn diệt, và những ai sau khi đoạn 

diệt hỷ, sống an trú, Ta nói rằng: "Chắc chắn các Tôn giả ấy 

không có dục ái, được tịch tịnh, đã vượt qua, đã đến bờ bên 

kia với Thiền chi ấy". Chỗ nào hỷ được đoạn diệt? Những ai 

sau khi đoạn diệt hỷ, sống an trú. "Ta không biết vậy, ta 

không thấy vậy", ai nói như vậy, người ấy cần được nói như 

sau: "Ở đây, này Hiền giả, Tỷ-kheo ly hỷ trú xả, chứng và trú 

Thiền thứ ba. Tại đây, hỷ được đoạn diệt. Các vị ấy sau khi 

đoạn diệt hỷ, sống an trú". Chắc chắn, này các Tỷ-kheo, 

người không lường gạt, không man trá sẽ hoan hỷ, sẽ tùy hỷ 

với lời nói "Lành thay". Sau khi hoan hỷ, sau khi tùy hỷ với 

lời nói "Lành thay" người ấy sẽ đảnh lễ, chắp tay và hầu hạ.  

5. Chỗ nào xả lạc được đoạn diệt, và những ai sau khi 

đoạn diệt xả lạc, sống an trú, Ta nói rằng: "Chắc chắn các 

Tôn giả ấy không có dục ái, được tịch tịnh, đã vượt qua, đã 

đến bờ bên kia với Thiền chi ấy". Chỗ nào xả lạc được đoạn 

diệt? Những ai sau khi đoạn diệt xả lạc, sống an trú. "Ta 

không biết vậy, ta không thấy vậy", ai nói như vậy, người ấy 

cần được nói như sau: "Ở đây, này Hiền giả, Tỷ-kheo xả lạc, 

xả khổ,... chứng và trú Thiền thứ tư. Tại đây, xả lạc được 

đoạn diệt. Các vị ấy sau khi đoạn diệt xả lạc, sống an trú". 

Chắc chắn, này các Tỷ-kheo, người không giả dối, không 

lường gạt sẽ hoan hỷ, sẽ tùy hỷ với lời nói "Lành thay". Sau 

khi hoan hỷ, sau khi tùy hỷ với lời nói "Lành thay" người ấy 

sẽ đảnh lễ, chắp tay và hầu hạ.  

6. Chỗ nào sắc tưởng được đoạn diệt, và những ai sau 

khi đoạn diệt sắc tưởng, sống an trú, Ta nói rằng: "Chắc chắn 

các Tôn giả ấy không có dục ái, được tịch tịnh, đã vượt qua, 

đã đến bờ bên kia với Thiền chi ấy". Chỗ nào sắc tưởng được 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     403 

 

đoạn diệt? Những ai sau khi đoạn diệt sắc tưởng, sống an trú. 

"Ta không biết vậy, ta không thấy vậy", ai nói như vậy, 

người ấy cần được nói như sau: "Ở đây, này Hiền giả, Tỷ-

kheo vượt qua sắc tưởng một cách hoàn toàn, chấm dứt các 

chướng ngại tưởng, không tác ý các sai biệt tưởng, biết rằng: 

"Hư không là vô biên", chứng đạt và an trú "Không vô biên 

xứ". Ở đây, các sắc tưởng được đoạn diệt. Các vị ấy sau khi 

đoạn diệt sắc tưởng, sống an trú". Chắc chắn, này các Tỷ-

kheo, người không lường gạt, không man trá sẽ hoan hỷ, sẽ 

tùy hỷ với lời nói "Lành thay". Sau khi hoan hỷ, sau khi tùy 

hỷ với lời nói "Lành thay" người ấy sẽ đảnh lễ, chắp tay và 

hầu hạ.  

7. Chỗ nào Không vô biên xứ tưởng được đoạn diệt, và 

những ai sau khi đoạn diệt Không vô biên xứ tưởng, sống an 

trú, Ta nói rằng: "Chắc chắn các Tôn giả ấy không có dục ái, 

được tịch tịnh, đã vượt qua, đã đến bờ bên kia với Thiền chi 

ấy". Chỗ nào Không vô biên xứ tưởng được đoạn diệt? 

Những ai sau khi đoạn diệt Không vô biên xứ tưởng, sống an 

trú. "Ta không biết vậy, ta không thấy vậy", ai nói như vậy, 

người ấy cần được nói như sau: "Ở đây, này Hiền giả, Tỷ-

kheo vượt qua Không vô biên xứ tưởng một cách hoàn toàn, 

biết rằng: "Thức là vô biên", chứng và trú "Thức vô biên xứ". 

Tại đây, Không vô biên xứ tưởng được đoạn diệt. Các vị ấy 

sau khi đoạn diệt Không vô biên xứ tưởng, sống an trú". 

Chắc chắn, này các Tỷ-kheo, người không lường gạt, không 

man trá sẽ hoan hỷ, sẽ tùy hỷ với lời nói "Lành thay". Sau 

khi hoan hỷ, sau khi tùy hỷ với lời nói "Lành thay" người ấy 

sẽ đảnh lễ, chắp tay và hầu hạ.  

8. Chỗ nào Thức vô biên xứ tưởng được đoạn diệt, và 

những ai sau khi đoạn diệt Thức vô biên xứ tưởng, sống an 

trú, Ta nói rằng: "Chắc chắn các Tôn giả ấy không có dục ái, 



404     Chương IX – Chín Pháp 

 

được tịch tịnh, đã vượt qua, đã đến bờ bên kia với Thiền chi 

ấy". Chỗ nào Thức vô biên xứ tưởng được đoạn diệt? Những 

ai sau khi đoạn diệt Thức vô biên xứ tưởng, sống an trú. "Ta 

không biết vậy, ta không thấy vậy", ai nói như vậy, người ấy 

cần được nói như sau: "Ở đây, này Hiền giả, Tỷ-kheo vượt 

qua Thức vô biên xứ tưởng một cách hoàn toàn, biết rằng: 

"Không có vật gì", chứng và trú "Vô sở hữu xứ". Tại đây, 

Thức vô biên xứ tưởng được đoạn diệt. Các vị ấy, sau khi 

đoạn diệt Thức vô biên xứ tưởng, sống an trú. Chắc chắn, 

này các Tỷ-kheo, người không lường gạt, không man trá sẽ 

hoan hỷ, sẽ tùy hỷ với lời nói "Lành thay". Sau khi hoan hỷ, 

sau khi tùy hỷ với lời nói "Lành thay" người ấy sẽ đảnh lễ, 

chắp tay và hầu hạ.  

9. Chỗ nào Vô sở hữu xứ tưởng được đoạn diệt, và 

những ai sau khi đoạn diệt Vô sở hữu xứ tưởng, sống an trú, 

Ta nói rằng: "Chắc chắn các Tôn giả ấy không có dục ái, 

được tịch tịnh, đã vượt qua, đã đến bờ bên kia với Thiền chi 

ấy". Chỗ nào Vô sở hữu xứ tưởng được đoạn diệt? Những ai 

sau khi đoạn diệt Vô sở hữu xứ tưởng, sống an trú. "Ta 

không biết vậy, ta không thấy vậy", ai nói như vậy, người ấy 

cần được nói như sau: "Ở đây, này Hiền giả, Tỷ-kheo vượt 

Vô sở hữu xứ một cách hoàn toàn, chứng và trú Phi tưởng 

phi phi tưởng xứ". Tại đây, Vô sở hữu xứ tưởng được đoạn 

diệt. Các vị ấy, sau khi đoạn diệt Vô sở hữu xứ tưởng, sống 

an trú. Chắc chắn, này các Tỷ-kheo, người không lường gạt, 

không man trá sẽ hoan hỷ, sẽ tùy hỷ với lời nói "Lành thay". 

Sau khi hoan hỷ, sau khi tùy hỷ với lời nói "Lành thay" 

người ấy sẽ đảnh lễ, chắp tay và hầu hạ.  

10. Chỗ nào Phi tưởng phi phi tưởng xứ tưởng được 

đoạn diệt, và những ai sau khi đoạn diệt Phi tưởng phi phi 

tưởng xứ tưởng, sống an trú, Ta nói rằng: "Chắc chắn các 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     405 

 

Tôn giả ấy không có dục ái, được tịch tịnh, đã vượt qua, đã 

đến bờ bên kia với Thiền chi ấy". Chỗ nào Phi tưởng phi phi 

tưởng xứ tưởng được đoạn diệt? Những ai sau khi đoạn diệt 

Phi tưởng phi phi tưởng xứ tưởng, sống an trú. "Ta không 

biết vậy, ta không thấy vậy", ai nói như vậy, người ấy cần 

được nói như sau: "Ở đây, này Hiền giả, Tỷ-kheo vượt Phi 

tưởng phi phi tưởng xứ một cách hoàn toàn... chứng và trú 

Diệt thọ tưởng định". Tại đây, Phi tưởng phi phi tưởng xứ 

tưởng được đoạn diệt. Các vị ấy, sau khi đoạn diệt Phi tưởng 

phi phi tưởng xứ tưởng, sống an trú. Chắc chắn, này các Tỷ-

kheo, người không lường gạt, không man trá sẽ hoan hỷ, sẽ 

tùy hỷ với lời nói "Lành thay". Sau khi hoan hỷ, tùy hỷ với 

lời nói "Lành thay" sẽ đảnh lễ, chắp tay và hầu hạ.  

Này các Tỷ-kheo, đây chín là thứ đệ trú Thiền chứng. 

(III) (34) Niết Bàn 

1. Như vầy tôi nghe: 

Một thời, Tôn giả Sàriputta trú ở Ràjagaha, tại 

Veluvana, chỗ nuôi dưỡng các con sóc. Tại đấy, Tôn giả 

Sàriputta bảo các Tỷ-kheo: 

- Này các Hiền giả, lạc là Niết-bàn này; này các Hiền 

giả, lạc là Niết-bàn này. 

2. Khi nghe nói vậy, Tôn giả Udàyi nói với Tôn giả 

Sàriputta: 

- Thưa Hiền giả Sàriputta, sao đây là lạc, khi ở đây 

không có cái gì được cảm thọ? 

3. - Này Hiền giả, cái này ở đây là lạc, dầu rằng lạc ấy 

ở đây không được cảm thọ. Này Hiền giả, có năm dục trưởng 

dưỡng này. Thế nào là năm? 



406     Chương IX – Chín Pháp 

 

Các sắc do mắt nhận thức, khả lạc, khả hỷ, khả ý, khả ái, 

liên hệ đến dục, hấp dẫn. Các tiếng do tai nhận thức... Các 

hương do mũi nhận thức... Các vị do lưỡi nhận thức... Các 

xúc do thân nhận thức, khả lạc, khả hỷ, khả ý, khả ái, liên hệ 

đến dục, hấp dẫn. 

Này Hiền giả, có năm dục trưởng dưỡng này. Này Hiền 

giả do duyên năm dục trưởng dưỡng này khởi lên lạc hỷ, này 

Hiền giả, đây gọi là dục lạc. 

4. Ở đây, này Hiền giả, Tỷ-kheo ly các dục, ly ác, bất 

thiện pháp... chứng đạt và an trú sơ Thiền. Này Hiền giả, nếu 

trong khi Tỷ-kheo ấy trú với an trú này, các tưởng tác ý câu 

hữu với dục vẫn hiện hành; như vậy, đối với Tỷ-kheo ấy là 

một chứng bệnh. Ví như, này chư Hiền, với một người sung 

sướng, khổ đau có thể khởi lên như một chứng bệnh. Cũng 

vậy, với Tỷ-kheo ấy, các tưởng tác ý, câu hữu với dục vẫn 

hiện hành; như vậy, đối với Tỷ-kheo ấy là một chứng bệnh. 

Này chư Hiền, chứng bệnh được Thế Tôn gọi là khổ. Với 

pháp môn này, này chư Hiền, cần phải hiểu Niết-bàn là lạc. 

5. Lại nữa, này chư Hiền, Tỷ-kheo diệt tầm và tứ... đạt 

được Thiền thứ hai và an trú. Này chư Hiền, nếu trong khi 

Tỷ-kheo ấy trú với an trú này, các tưởng tác ý câu hữu với 

tầm vẫn hiện hành; như vậy, đối với Tỷ-kheo ấy là một 

chứng bệnh. Ví như, này chư Hiền, với một người sung 

sướng, khổ đau có thể khởi lên như một chứng bệnh. Cũng 

vậy, với Tỷ-kheo ấy, các tưởng tác ý câu hữu với tầm vẫn 

hiện hành; như vậy đối với Tỷ-kheo ấy là một chứng bệnh. 

Này chư Hiền, chứng bệnh được Thế Tôn gọi là khổ. Với 

pháp môn này, này chư Hiền, cần phải hiểu Niết-bàn là lạc. 

6. Lại nữa, này chư Hiền, Tỷ-kheo ly hỷ.... chứng và trú 

Thiền thứ ba. Này chư Hiền, nếu trong khi Tỷ-kheo ấy trú 

với an trú này, các tưởng tác ý câu hữu với hỷ vẫn hiện hành; 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     407 

 

như vậy, đối với Tỷ-kheo ấy là một chứng bệnh. Ví như, này 

chư Hiền, với một người sung sướng, khổ đau có thể khởi lên 

như một chứng bệnh. Cũng vậy, với Tỷ-kheo ấy, các tưởng 

tác ý câu hữu với hỷ vẫn hiện hành; như vậy đối với Tỷ-kheo 

ấy là một chứng bệnh. Này chư Hiền, chứng bệnh được Thế 

Tôn gọi là khổ. Với pháp môn này, này chư Hiền, cần phải 

hiểu Niết-bàn là lạc. 

7. Lại nữa, này chư Hiền, Tỷ-kheo đoạn lạc... đạt được 

Thiền thứ tư. Này chư Hiền, nếu trong khi Tỷ-kheo ấy trú 

với an trú này, các tưởng tác ý câu hữu với xả vẫn hiện hành; 

như vậy, đối với Tỷ-kheo ấy là một chứng bệnh. Ví như, này 

chư Hiền, với một người sung sướng, khổ đau có thể khởi lên 

như một chứng bệnh. Cũng vậy, với Tỷ-kheo ấy, các tưởng 

tác ý câu hữu với xả vẫn hiện hành; như vậy đối với Tỷ-kheo 

ấy là một chứng bệnh. Này chư Hiền, chứng bệnh được Thế 

Tôn gọi là khổ. Với pháp môn này, này chư Hiền, cần phải 

hiểu Niết-bàn là lạc. 

8. Lại nữa, này chư Hiền, Tỷ-kheo vượt khỏi các sắc 

tưởng một cách hoàn toàn, chấm dứt các chướng ngại tưởng, 

không tác ý đến các tưởng sai biệt, biết rằng: "Hư không là 

vô biên" chứng đạt và an trú Không vô biên xứ. Này chư 

Hiền, nếu trong khi Tỷ-kheo ấy trú với an trú này, các tưởng 

tác ý câu hữu với sắc vẫn hiện hành; như vậy, đối với Tỷ-

kheo ấy là một chứng bệnh. Ví như, này chư Hiền, với một 

người sung sướng, khổ đau có thể khởi lên như một chứng 

bệnh. Cũng vậy, với Tỷ-kheo ấy, các tưởng tác ý câu hữu với 

sắc vẫn hiện hành; như vậy đối với Tỷ-kheo ấy là một chứng 

bệnh. Này chư Hiền, chứng bệnh được Thế Tôn gọi là khổ. 

Với pháp môn này, này chư Hiền, cần phải hiểu Niết-bàn là 

lạc. 



408     Chương IX – Chín Pháp 

 

9. Lại nữa, này chư Hiền, Tỷ-kheo vượt khỏi Không vô 

biên xứ một cách hoàn toàn, biết rằng: "Thức là vô biên" 

chứng và an trú Thức vô biên xứ. Này chư Hiền, nếu trong 

khi Tỷ-kheo ấy trú với an trú này, các tưởng tác ý câu hữu 

với Không vô biên xứ vẫn hiện hành; như vậy, đối với Tỷ-

kheo ấy là một chứng bệnh. Ví như, này chư Hiền, với một 

người sung sướng, khổ đau có thể khởi lên như một chứng 

bệnh. Cũng vậy, với Tỷ-kheo ấy, các tưởng tác ý câu hữu với 

Không vô biên xứ vẫn hiện hành; như vậy đối với Tỷ-kheo 

ấy là một chứng bệnh. Này chư Hiền, chứng bệnh được Thế 

Tôn gọi là khổ. Với pháp môn này, này chư Hiền, cần phải 

hiểu Niết-bàn là lạc. 

10. Lại nữa, này chư Hiền, Tỷ-kheo vượt khỏi Thức vô 

biên xứ một cách hoàn toàn, biết rằng: "Không có vật gì" 

chứng và an trú Vô sở hữu xứ. Này chư Hiền, nếu trong khi 

Tỷ-kheo ấy trú với an trú này, các tưởng tác ý câu hữu với 

Thức vô biên xứ vẫn hiện hành; như vậy, đối với Tỷ-kheo ấy 

là một chứng bệnh. Ví như, này chư Hiền, với một người 

sung sướng, khổ đau có thể khởi lên như một chứng bệnh. 

Cũng vậy, với Tỷ-kheo ấy, các tưởng tác ý câu hữu với Thức 

vô biên xứ vẫn hiện hành; như vậy đối với Tỷ-kheo ấy là một 

chứng bệnh. Này chư Hiền, chứng bệnh được Thế Tôn gọi là 

khổ. Với pháp môn này, này chư Hiền, cần phải hiểu Niết-

bàn là lạc. 

11. Lại nữa, này chư Hiền, Tỷ-kheo vượt khỏi Vô sở 

hữu xứ một cách hoàn toàn, chứng và trú Phi tưởng phi phi 

tưởng xứ. Này chư Hiền, nếu trong khi Tỷ-kheo ấy trú với an 

trú này, các tưởng tác ý câu hữu với Vô sở hữu xứ vẫn hiện 

hành; như vậy, đối với Tỷ-kheo ấy là một chứng bệnh. Ví 

như, này chư Hiền, với một người sung sướng, khổ đau có 

thể khởi lên như một chứng bệnh. Cũng vậy, với Tỷ-kheo ấy, 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     409 

 

các tưởng tác ý câu hữu với Vô sở hữu xứ vẫn hiện hành; 

như vậy đối với Tỷ-kheo ấy là một chứng bệnh. Này chư 

Hiền, chứng bệnh được Thế Tôn gọi là khổ. Với pháp môn 

này, này chư Hiền, cần phải hiểu Niết-bàn là lạc. 

12. Này chư Hiền, Tỷ-kheo vượt khỏi Phi tưởng phi phi 

tưởng xứ một cách hoàn toàn, chứng và trú Diệt thọ tưởng 

định. Vị ấy, sau khi thấy với trí tuệ, các lậu hoặc được đoạn 

tận. Với pháp môn này, này chư Hiền, cần phải hiểu Niết-bàn 

là lạc. 

(IV) (35) Con Bò Cái 

1. - Ví như, này các Tỷ-kheo, một con bò cái sống ở 

rừng núi, ngu si, không thông minh, không biết đồng ruộng, 

không thiện xảo đi đến các núi non hiểm trở. Nó suy nghĩ: 

"Ta hãy đi đến phương hướng trước kia chưa đi, ta hãy ăn cỏ 

trước kia chưa được ăn, ta sẽ uống nước trước kia chưa được 

uống", và con bò cái ấy đã giơ chân sau lên, trước khi nó 

khéo đặt một cách tốt đẹp bàn chân trước, và nó không có thể 

đi đến phương hướng trước kia chưa đi, không có thể ăn cỏ 

trước kia chưa được ăn, và không có thể uống nước trước kia 

chưa được uống. Tại chỗ mà trước kia nó đặt chân, nó nghĩ: 

"Ta hãy đi đến phương hướng trước kia chưa đi, ta hãy ăn cỏ 

trước kia chưa ăn, ta sẽ uống nước trước kia chưa uống", nó 

không có thể trở lui chỗ ấy một cách an toàn. Vì sao? Ở đây, 

này các Tỷ-kheo, vì con bò cái ấy sống ở rừng núi, ngu si, 

không thông minh, không biết chỗ đồng ruộng, không thiện 

xảo đi đến các núi con hiểm trở. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, 

ở đây có một số Tỷ-kheo ngu si, không thông minh, không 

biết chỗ đồng ruộng, không thiện xảo, ly dục, ly ác pháp... 

chứng và trú Thiền thứ nhất. Vị ấy không thực hành, không 

tu tập tướng ấy không làm cho sung mãn, không trú một cách 

khéo trú, vị ấy lại suy nghĩ: "Ta hãy diệt tầm và tứ... chứng 



410     Chương IX – Chín Pháp 

 

và trú Thiền thứ hai". Vị ấy không có thể diệt các tầm và tứ... 

không có thể chứng và trú Thiền thứ hai. Dầu cho vị ấy có 

suy nghĩ: "Ta hãy ly dục... chứng và an trú Thiền thứ nhất", 

vị ấy cũng không thể ly dục... chứng đạt và an trú Thiền thứ 

nhất. Này các Tỷ-kheo, đây gọi là Tỷ-kheo rơi vào cả hai 

phía, đọa vào cả hai phía, ví như con bò cái ấy sống ở rừng 

núi, ngu si , không thông minh, không biết chỗ đồng ruộng, 

không thiện xảo đi đến các núi non hiểm trở. 

2. Ví như, này các Tỷ-kheo, một con bò cái sống ở rừng 

núi, hiền trí, thông minh, biết đồng ruộng, biết thiện xảo đi 

đến các núi non hiểm trở. Nó suy nghĩ: "Ta hãy đi đến 

phương hướng trước kia chưa đi, ta hãy ăn cỏ trước kia chưa 

được ăn, ta sẽ uống nước trước kia chưa được uống", và con 

bò cái ấy, sau khi nó khéo đặt một cách tốt đẹp bàn chân 

trước rồi giơ chân sau lên, và nó có thể đi đến phương hướng 

trước kia chưa đi, ăn cỏ trước kia chưa được ăn, và uống 

nước trước kia chưa được uống. Tại chỗ mà trước kia nó đặt 

chân, nó nghĩ: "Ta hãy đi đến phương hướng trước kia chưa 

đi, ta hãy ăn cỏ trước kia chưa ăn, ta sẽ uống nước trước kia 

chưa uống", nó có thể trở lui chỗ ấy một cách an toàn. Vì sao? 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, vì con bò cái ấy sống ở rừng núi, 

hiền trí, thông minh, biết chỗ đồng ruộng, thiện xảo đi đến 

các núi non hiểm trở. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, ở đây có 

một số Tỷ-kheo hiền trí, thông minh, biết chỗ đồng ruộng, 

biết thiện xảo, ly dục, ly ác pháp... có thể chứng và trú Thiền 

thứ nhất. Vị ấy thực hành, tu tập làm cho sung mãn tướng ấy, 

trú một cách khéo trú. Vị ấy lại suy nghĩ: "Ta hãy diệt tầm và 

tứ... chứng và trú Thiền thứ hai". Vị ấy không lẫn lộn Thiền 

thứ hai, diệt các tầm và tứ... chứng đạt và an trú Thiền thứ 

hai. Vị ấy thực hành, tu tập, làm cho sung mãn tướng ấy, trú 

một cách khéo trú. Vị ấy suy nghĩ: "Ta hãy ly hỷ... chứng đạt 

và an trú Thiền thứ ba". Vị ấy thực hành, tu tập, làm cho 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     411 

 

sung mãn tướng ấy, trú một cách khéo trú. Vị ấy suy nghĩ: 

"Ta hãy đoạn lạc, đoạn khổ... chứng đạt và an trú Thiền thứ 

tư". Vị ấy không lẫn lộn Thiền thứ tư, đoạn lạc, đoạn khổ... 

chứng và an trú Thiền thứ tư. Vị ấy thực hành, tu tập, làm 

cho sung mãn tướng ấy, trú một cách khéo trú. Vị ấy suy 

nghĩ: "Ta hãy vượt qua các sắc tưởng một cách hoàn toàn, 

chấm dứt các chướng ngại tưởng, không tác ý đến các tưởng 

sai biệt", biết rằng: "Hư không là vô biên", chứng đạt và an 

trú Không vô biên xứ. Vị ấy không lẫn lộn Không vô biên xứ, 

vượt qua các sắc tưởng một cách hoàn toàn... không tác ý 

đến các tưởng sai biệt, biết rằng: "Hư không là vô biên", 

chứng đạt và an trú Không vô biên xứ. Vị ấy thực hành, tu 

tập, làm cho sung mãn tướng ấy, trú một cách khéo trú. Vị ấy 

suy nghĩ: "Ta hãy vượt qua Không vô biên xứ một cách hoàn 

toàn", biết rằng: "Thức là vô biên", chứng đạt và an trú Thức 

vô biên xứ. Vị ấy không lẫn lộn Thức vô biên xứ, vượt qua 

Không vô biên xứ một cách hoàn toàn, biết rằng: "Thức là vô 

biên", chứng đạt và an trú Thức vô biên xứ. Vị ấy thực hành, 

tu tập làm cho sung mãn tướng ấy, trú một cách khéo trú. Vị 

ấy suy nghĩ: "Ta hãy vượt qua Thức vô biên xứ một cách 

hoàn toàn", biết rằng "Không có vật gì", chứng đạt và an trú 

Vô sở hữu xứ. Vị ấy không lẫn lộn Vô sở hữu xứ, vượt qua 

Thức vô biên xứ một cách hoàn toàn, biết rằng: "Không có 

vật gì", chứng đạt và an trú Vô sở hữu xứ. Vị ấy thực hành, 

tu tập làm cho sung mãn tướng ấy, trú một cách khéo trú. Vị 

ấy suy nghĩ: "Ta hãy vượt qua Vô sở hữu xứ một cách hoàn 

toàn", chứng đạt và an trú Phi tưởng phi phi tưởng xứ. Vị ấy 

không lẫn lộn Phi tưởng phi phi tưởng xứ, vượt qua Vô sở 

hữu xứ một cách hoàn toàn, chứng đạt và an trú Phi tưởng 

phi phi tưởng xứ. Vị ấy thực hành, tu tập làm cho sung mãn 

tướng ấy, trú một cách khéo trú. Vị ấy suy nghĩ: "Ta hãy 

vượt qua Phi tưởng phi phi tưởng xứ một cách hoàn toàn, 



412     Chương IX – Chín Pháp 

 

chứng đạt và an trú Diệt thọ tưởng định". Vị ấy không lẫn 

lộn Diệt thọ tưởng định, vượt qua Phi tưởng phi phi tưởng xứ 

một cách hoàn toàn, chứng đạt và an trú Diệt thọ tưởng định. 

3. Này các Tỷ-kheo, khi nào Tỷ-kheo nhập vào và xuất 

ra khỏi Thiền chứng ấy, tâm vị ấy trở thành nhu nhuyến, 

kham nhậm. Với tâm nhu nhuyến kham nhậm, định được 

khéo tu tập, trở thành vô lượng. Vị ấy với định vô lượng 

khéo tu tập, tùy theo pháp gì, pháp gì cần được chứng ngộ 

với thắng trí, vị ấy hướng tâm về sự chứng ngộ với thắng trí. 

Tại đấy, tại đấy, vị ấy có được khả năng chứng đạt được, dầu 

thuộc loại xứ nào. Nếu muốn, vị ấy có thể chứng đắc nhiều 

loại thần thông, một thân có thể trở thành nhiều thân... với 

thân có thể đạt đến cõi Phạm thiên. Tại đấy, tại đấy, vị ấy có 

khả năng chứng đạt được, dầu thuộc loại xứ nào. Nếu muốn, 

vị ấy có thể chứng đắc Thiên nhĩ thông... Tại đấy, tại đấy, vị 

ấy có khả năng chứng đạt được, dầu thuộc loại xứ nào. Nếu 

muốn, vị ấy có thể chứng Tha tâm thông, với tâm của mình 

biết được tâm của các loại chúng sanh và các loại hữu tình: 

Tâm có tham biết là tâm có tham, tâm không tham biết là 

tâm không tham... tâm giải thoát biết là tâm giải thoát. Tại 

đấy, tại đấy, vị ấy có khả năng chứng đạt được, dầu thuộc 

loại xứ nào. Nếu muốn, vị ấy có thể: 'Ta sẽ nhớ lại nhiều đời 

sống quá khứ, như một đời, hai đời... có thể nhớ được nhiều 

đời quá khứ, với các nét đại cương và các chi tiết". Tại đấy, 

tại đấy vị ấy có khả năng chứng đạt được, dầu thuộc loại xứ 

nào. Nếu vị ấy muốn, vị ấy với Thiên nhãn thuần tịnh siêu 

nhân... "Ta có thể rõ biết các loài hữu tình theo nghiệp lực 

của chúng". Tại đấy, tại đấy, vị ấy có khả năng chứng đạt 

được, dầu thuộc loại xứ nào. Nếu muốn, vị ấy có thể, do 

đoạn tận các lậu hoặc... sau khi chứng ngộ, chứng đạt, vị ấy 

an trú. Tại đấy, tại đấy, vị ấy có khả năng chứng đạt được, 

dầu thuộc loại xứ nào. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     413 

 

(V) (36) Thiền 

1. - Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng: "Y chỉ nơi sơ Thiền, 

các lậu hoặc được diệt tận". Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng: 

"Y chỉ vào Thiền thứ hai, các lậu hoặc được diệt tận". Này 

các Tỷ-kheo, Ta nói rằng" Y chỉ vào Thiền thứ ba, các lậu 

hoặc được diệt tận". ". Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng" Y chỉ 

vào Thiền thứ tư, các lậu hoặc được diệt tận". Này các Tỷ-

kheo, Ta nói rằng: "Y chỉ vào không vô biên xứ... y chỉ vào 

Thức vô biên xứ... y chỉ vào Vô sở hữu xứ... Ta nói rằng: "Y 

chỉ vào Phi tưởng phi phi tưởng xứ, các lậu hoặc được đoạn 

tận". 

2. Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng: "Y chỉ vào sơ Thiền, 

các lậu hoặc được đoạn tận", như vậy được nói đến. Do 

duyên gì, được nói đến như vậy?  

Ở đây, này các Tỷ-kheo, vị Tỷ-kheo ly dục... chứng và 

trú sơ Thiền. Vị ấy, ở đây đối với cái gì thuộc về sắc, thuộc 

về thọ, thuộc về tưởng, thuộc về hành, thuộc về thức, các 

pháp ấy, vị ấy tùy quán là vô thường, là khổ, là bệnh, là mụt 

nhọt, là mũi tên, là va chạm, là tật bệnh, là khách lạ, là biến 

hoại, là trống không, là vô ngã. Vị ấy tránh né tâm mình khỏi 

những pháp ấy, sau khi tránh né tâm mình khỏi những pháp 

ấy, vị ấy hướng dẫn đến giới bất tử: "Ðây là tịch tịnh, đây là 

thù thắng, tức là sự chỉ tức tất cả hành, sự từ bỏ tất cả sanh y, 

sự diệt tận khát ái, ly tham, đoạn diệt, Niết-bàn". Vị ấy trú ở 

đây, đạt đến sự diệt tận các lậu hoặc, nếu không diệt tận các 

lậu hoặc, với pháp ái ấy, với pháp hỷ ấy, do đoạn diệt năm hạ 

phần kiết sử, là vị hóa sanh, tại đấy chứng được Niết-bàn, 

không còn trở lui thế giới này nữa. Ví như người bắn cung, 

hay đệ tử người bắn cung tập bắn trên một hình nộm bằng cỏ 

hay trên đống đất sét, rồi người ấy có thể trở thành một 

người bắn xa, bắn nhanh, bắn thủng qua vật dày lớn.  



414     Chương IX – Chín Pháp 

 

Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, vị Tỷ-kheo ly dục... chứng 

đạt và an trú sơ Thiền. Vị ấy ở đây, đối với cái gì thuộc về 

sắc, thuộc về thọ, thuộc về tưởng, thuộc về hành, thuộc về 

thức, các pháp ấy, vị ấy tùy quán là vô thường, là khổ, là 

bệnh, là mụn nhọt, là mũi tên, là va chạm, là tật bệnh, là 

khách lạ, là biến hoại, là trống không, là vô ngã. Vị ấy tránh 

né tâm mình khỏi những pháp ấy, sau khi tránh né tâm mình 

khỏi những pháp ấy, vị ấy hướng dẫn đến giới bất tử: "Ðây là 

tịch tịnh, đây là thù thắng, tức là sự chỉ tức tất cả hành, sự từ 

bỏ tất cả sanh y, sự diệt tận khát ái, ly tham, đoạn diệt, Niết-

bàn". Vị ấy trú ở đây, đạt đến sự diệt tận các lậu hoặc. Nếu 

không diệt tận các lậu hoặc, với pháp ái ấy, với pháp hỷ ấy, 

do đoạn tận năm hạ phần kiết sử, vị ấy là vị hóa sanh, tại đấy 

chứng được Niết-bàn, không còn trở lui thế giới này nữa.  

Này các Tỷ-kheo, Ta nói y chỉ vào sơ Thiền, các lậu 

hoặc được đoạn tận, như vậy được nói đến. Do duyên này, 

được nói đến.  

3. Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng y chỉ Thiền thứ hai... y 

chỉ Thiền thứ ba... y chỉ Thiền thứ tư, các lậu hoặc được 

đoạn tận, như vậy được nói đến. Do duyên gì được nói đến? 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo do đoạn tận lạc, đoạn 

tận khổ, chấm dứt hỷ ưu đã cảm thọ từ trước, chứng đạt và 

an trú Thiền thứ tư, không khổ, không lạc, xả niệm, thanh 

tịnh. Vị ấy ở đây, đối với cái gì thuộc về sắc, thuộc về thọ, 

thuộc về tưởng, thuộc về hành, thuộc về thức, các pháp ấy, vị 

ấy tùy quán là vô thường, là khổ, là bệnh, là mụn nhọt, là 

mũi tên, là va chạm, là tật bệnh, là khách lạ, là biến hoại, là 

trống không, là vô ngã. Vị ấy tránh né tâm mình khỏi những 

pháp ấy, sau khi tránh né tâm mình khỏi những pháp ấy, vị 

ấy hướng dẫn đến giới bất tử: "Ðây là tịch tịnh, đây là thù 

thắng, tức là sự chỉ tức tất cả hành, sự từ bỏ tất cả sanh y, sự 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     415 

 

diệt tận khát ái, ly tham, đoạn diệt, Niết-bàn". Vị ấy trú ở đây, 

đạt đến sự diệt tận các lậu hoặc. Nếu không diệt tận các lậu 

hoặc, với pháp ái ấy, với pháp hỷ ấy, do đoạn diệt năm hạ 

phần kiết sử, là vị hóa sanh, tại đấy chứng được Niết-bàn, 

không còn trở lui thế giới này nữa. Ví như người bắn cung, 

hay đệ tử người bắn cung tập bắn trên một hình nộm bằng cỏ 

hay trên đống đất sét, rồi người ấy có thể trở thành một 

người bắn xa, bắn nhanh, bắn thủng qua vật dày lớn. Cũng 

vậy, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo do đoạn tận lạc... chứng đạt 

và an trú sơ Thiền... thứ tư. Vị ấy ở đây, đối với cái gì thuộc 

về sắc, thuộc về thọ, thuộc về tưởng, thuộc về hành, thuộc về 

thức, các pháp ấy, vị ấy tùy quán là vô thường, là khổ, là 

bệnh, là mụt nhọt, là mũi tên, là va chạm, là tật bệnh, là 

khách lạ, là biến hoại, là trống không, là vô ngã. Vị ấy tránh 

né tâm mình khỏi những pháp ấy, sau khi tránh né tâm mình 

khỏi những pháp ấy. Sau khi tránh né tâm khỏi những pháp 

ấy, vị ấy hướng dẫn đến giới bất tử: "Ðây là tịch tịnh, đây là 

thù thắng, tức là sự chỉ tức tất cả hành, sự từ bỏ tất cả sanh y, 

sự diệt tận khát ái, ly tham, đoạn diệt, Niết-bàn". Vị ấy trú ở 

đây, đạt đến sự diệt tận các lậu hoặc. Nếu không diệt tận các 

lậu hoặc, với pháp ái ấy, với pháp hỷ ấy, do đoạn tận năm hạ 

phần kiết sử, vị ấy là vị hóa sanh, tại đấy chứng được Niết-

bàn, không còn trở lui thế giới này nữa. 

Này các Tỷ-kheo, Ta nói y chỉ vào sơ Thiền, thứ hai... 

thứ tư, các lậu hoặc được đoạn tận, như vậy được nói đến. 

Do duyên này, được nói đến. 

4. Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng: "Y chỉ vào Không vô 

biên xứ Thiền, các lậu hoặc được đoạn tận, được nói đến như 

vậy. Do duyên gì được nói đến như vậy? 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, vượt khỏi các sắc tưởng một 

cách hoàn toàn, chấm dứt các chướng ngại tưởng, không tác 



416     Chương IX – Chín Pháp 

 

ý đến tưởng sai biệt, biết rằng: "Hư không là vô biên", chứng 

đạt và an trú Không vô biên xứ. Vị ấy ở đây, đối với cái gì 

thuộc về thọ, thuộc về tưởng, thuộc về hành... vị ấy... do 

đoạn tận năm hạ phần kiết sử, là vị hóa sanh, tại đấy chứng 

được Niết-bàn, không còn trở lui thế giới này nữa. 

Này các Tỷ-kheo, ta nói rằng: "Y chỉ vào Không vô 

biên xứ, các lậu hoặc được đoạn tận", như vậy được nói đến. 

Do duyên này, được nói đến. 

5. Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng: "Y chỉ vào Thức vô 

biên xứ... y chỉ vào Vô sở hữu xứ... các lậu hoặc được đoạn 

diệt", được nói đến như vậy. Do duyên gì được nói đến như 

vậy? 

Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo vượt qua Thức vô 

biên xứ một cách hoàn toàn, biết rằng: "Không có vật gì", 

chứng đạt và an trú Vô sở hữu xứ. Vị ấy ở đây, đối với cái gì 

thuộc về thọ, thuộc về tưởng... vị ấy... do đoạn tận năm hạ 

phần kiết sử, là vị hóa sanh, tại đấy chứng được Niết-bàn, 

không còn trở lui thế giới này nữa. 

Này các Tỷ-kheo, Ta nói rằng: "Y chỉ vào Vô sở hữu 

xứ, các lậu hoặc được đoạn diệt", được nói đến như vậy. Do 

duyên này, được nói đến. 

Như vậy, xa cho đến các tưởng Thiền chứng, cho đến 

như vậy, cần phải lấy trí để thể nhập. Lại nữa, này các Tỷ-

kheo, các xứ này, như Phi tưởng phi phi tưởng Thiền chứng 

và Diệt thọ tưởng là những xứ, các Tỷ-kheo Thiền quán, 

khéo léo chứng nhập, khéo léo khởi xuất thiền chứng. Ta nói 

rằng : "Sau khi chứng nhập và khởi xuất, các xứ ấy cần phải 

được chơn chánh làm cho biết rõ". 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     417 

 

(VI) (37) Tôn Giả Ananda  

1. Như vầy tôi nghe: 

Một thời, Tôn giả Ananda trú ở Kosambi, tại khu vườn 

Ghosita. Tại đấy, Tôn giả Ananda bảo các Tỷ-kheo: 

- Này chư Hiền Tỷ-kheo. 

- Vâng, thưa Hiền giả. 

Các Tỷ-kheo ấy vâng đáp Tôn giả Ananda . Tôn giả 

Ananda nói như sau: 

2. - Thật vi diệu thay, thưa các Hiền giả! Thật hi hữu 

thay, thưa các Hiền giả, như thế nào là con đường thoát ly, 

thoát khỏi sự trói buộc, được Thế Tôn, bậc Trí giả, bậc Kiến 

giả, bậc A-la-hán, Chánh Ðẳng Giác tùy giác để các loài hữu 

tình được thanh tịnh, vượt khỏi sầu bi, chấm dứt khổ ưu, đạt 

được chánh lý, giác ngộ Niết-bàn. Ðây sẽ chỉ có mắt, chớ 

không có cảm thọ các sắc ấy và các xứ ấy; đây chỉ có tai, chớ 

không có cảm thọ các tiếng ấy và các xứ ấy; đây chỉ có mũi 

chớ không có cảm thọ các hương ấy và các xứ ấy; đây chỉ có 

lưỡi, chớ không có cảm thọ các vị ấy và các xứ ấy; đây chỉ 

có thân, chớ không có cảm thọ các xúc ấy và các xứ ấy. 

3. Khi được nói vậy, Tôn giả Udàyi nói với Tôn giả 

Ananda: 

- Này Hiền giả Ananda, người không cảm thọ xứ ấy, 

người ấy có tưởng hay không có tưởng? 

- Này Hiền giả, người không cảm thọ xứ ấy, người ấy 

có tưởng, không phải không có tưởng. 

Nhưng thưa Hiền giả, người không cảm thọ xứ ấy, 

người ấy tưởng cái gì? 



418     Chương IX – Chín Pháp 

 

4. - Ở đây, này Hiền giả, Tỷ-kheo vượt qua các sắc 

tưởng một cách hoàn toàn, chấm dứt các chướng ngại tưởng, 

không tác ý đến các tưởng sai biệt, biết rằng: "Hư không là 

vô biên", chứng đạt và an trú Không vô biên xứ. Này Hiền 

giả, vị ấy có tưởng như vậy, nhưng không cảm thọ xứ ấy. 

5. Lại nữa, này Hiền giả, Tỷ-kheo vượt khỏi Không vô 

biên xứ một cách hoàn toàn, biết rằng: "Thức là vô biên", 

chứng đạt và an trú Thức vô biên xứ. Này Hiền giả, vị ấy có 

tưởng như vậy, nhưng không cảm thọ xứ ấy. 

6. Lại nữa, này Hiền giả, Tỷ-kheo vượt khỏi Thức vô 

biên xứ một cách hoàn toàn, biết rằng: "Không có vật gì", 

chứng đạt và an trú Vô sở hữu xứ. Này Hiền giả, vị ấy có 

tưởng như vậy, nhưng không cảm thọ xứ ấy. 

7. Này Hiền giả, một thời tôi sống ở Sàketa, rừng 

Anjanavana tại vườn nai. Rồi này Hiền giả, có một Tỷ-kheo-

ni ở Jatilàgàha đến tôi, đảnh lễ tôi và đứng một bên. Ðứng 

một bên, này các Hiền giả, Tỷ-kheo-ni ở Jatilàgàha thưa với 

tôi: 

- Thưa Tôn giả Ananda, Thiền định này không thiên tà 

dục, không dưỡng hận tâm; trong ấy, sự chế ngự không phải 

do hữu hành nhiếp phục, nhờ giải thoát, được vững chắc, nhờ 

vững chắc, được tri túc; nhờ tri túc, không có âu lo. Thưa 

Tôn giả Ananda , Thiền định này được Thế Tôn dạy, có quả 

gì?" 

Ðược nói vậy, này Hiền giả, tôi nói với Tỷ-kheo-ni ở 

Jatilàgàha như sau: "- Thưa Chị, Thiền định này không thiên 

tà dục, không dưỡng hận tâm; trong ấy, sự chế ngự không 

phải do hữu hành nhiếp phục, nhờ giải thoát được vững chắc; 

nhờ vững chắc, được tri túc; nhờ tri túc, không có âu lo... 

Này Chị, Thiền định này được chánh trí là quả". 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     419 

 

Thế Tôn nói như vậy, này Hiền giả, vị ấy có những 

tưởng như vậy, nhưng không cảm thọ xứ ấy. 

(VII) (38) Các Bà-La-Môn 

1. Rồi hai vị Thuận thế Bà-la-môn đi đến Thế Tôn, sau 

khi đến, nói lên với Thế Tôn những lời chào đón hỏi thăm, 

sau khi nói lên những lời chào đón hỏi thăm thân hữu rồi 

ngồi xuống một bên. Ngồi xuống một bên, các Bà-la-môn ấy 

thưa với Thế Tôn: 

2. - Thưa Tôn giả Gotama, Pùrana Kassapa, bậc toàn tri, 

toàn kiến, tự nhận mình là có tri kiến toàn bộ không dư, nói 

rằng: "Khi ta đi, ta đứng , ta ngủ, ta thức, tri kiến được an trú 

liên tục thường hằng". Vị ấy nói như sau: "Với trí vô biên, ta 

sống, biết và thấy thế giới hữu biên". Thưa Tôn giả Gotama, 

Nigantha Nàtaputta, bậc toàn tri, toàn kiến, tự nhận mình là 

có tri kiến toàn bộ không dư, nói rằng: "Khi ta đi, ta đứng , ta 

ngủ, ta thức, tri kiến được an trú liên tục thường hằng". Vị ấy 

nói như sau: "Với trí hữu biên, ta sống, biết và thấy thế giới 

hữu biên". Thưa Tôn giả Gotama, giữa hai bậc tuyên bố về 

trí này, giữa hai lời tuyên bố mâu thuẫn này, ai nói đúng sự 

thật, ai nói láo? 

3. - Thôi vừa rồi, này các Bà-la-môn, hãy dừng lại ở 

đây: "Giữa hai bậc tuyên bố về trí này, giữa hai lời tuyên bố 

mâu thuẫn này, ai nói đúng sự thật, ai nói láo?" 

Này các Bà-la-môn, Ta sẽ thuyết pháp cho các Ông, 

hãy nghe và khéo tác ý, Ta sẽ nói. 

- Thưa vâng, Tôn giả. 

Các Bà-la-môn ấy vâng đáp Thế Tôn. Thế Tôn nói như 

sau: 



420     Chương IX – Chín Pháp 

 

4. - Này các Bà-la-môn, ví như bốn người đàn ông 

đứng bốn phương, đầy đủ với bước đi, với tốc lực tối thắng, 

với bước chân dài tối thắng. Họ đầy đủ tốc lực như sau: Ví 

như một người cầm cung, điêu luyện khéo được huấn luyện 

với bàn tay thiện xảo, bách phát bách trúng, có thể bắn một 

cách nhẹ nhàng một mũi tên ngang qua bóng của cây tàla. 

Như vậy là tốc lực của họ. Còn bước chân dài của họ, thời 

như sau: từ biển phía Ðông đến biển phía Tây. Rồi người 

đứng ở phương Ðông nói như sau: "Ta sẽ đi và đạt đến tận 

cùng của thế giới". Dầu cho tuổi thọ của người này là một 

trăm năm, và người ấy sống một trăm năm, và bước đi trong 

một trăm năm - trừ khi người ấy ăn, người ấy uống, người ấy 

nhai, người ấy nếm, trừ khi người ấy đi đại tiện tiểu tiện, trừ 

khi người ấy ngủ để lấy lại sức, người ấy sẽ chết trước khi 

người ấy đạt đến tận cùng của thế giới". Rồi người đứng ở 

phương Tây... rồi người đứng ở phương Bắc... rồi người 

đứng ở phương Nam nói như sau: "Ta sẽ đi và đạt đến tận 

cùng của thế giới". Dầu cho tuổi thọ... người ấy sẽ chết trước 

khi người ấy đạt đến tận cùng của thế giới". Vì cớ sao? Này 

các Bà-la-môn, Ta nói rằng, không phải với sức chạy như 

vậy, có thể biết được, có thể thấy được, có thể đạt được tận 

cùng thế giới. Này các Bà-la-môn, Ta nói rằng nếu không đạt 

được tận cùng thế giới, thời không thể chấm dứt đau khổ ở 

đời. 

5. Này các Bà-la-môn, năm dục trưởng dưỡng này được 

gọi là thế giới trong Luật của bậc Thánh. Thế nào là năm? 

6. Các sắc do con mắt nhận thức khả lạc, khả hỷ, khả ý, 

khả ái, liên hệ đến dục, hấp dẫn. Các tiếng do tai nhận thức... 

các hương do mũi nhận thức... các vị do lưỡi nhận thức... các 

xúc do thân nhận thức khả lạc, khả hỷ, khả ý, khả ái, liên hệ 

đến dục, hấp dẫn. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     421 

 

Này Bà-la-môn, năm dục trưởng dưỡng này được gọi là 

thế giới trong Luật của bậc Thánh. 

7. Ở đây, này các Bà-la-môn, Tỷ-kheo ly các dục... 

chứng đạt và an trú sơ Thiền. Này các Bà-la-môn, Tỷ-kheo 

này được gọi là vị đã đến tận cùng thế giới, và sống trong tận 

cùng thế giới. Nhưng các người khác nói về vị ấy như sau: 

"Vị này vẫn còn bị hạn chế trong thế giới, vị này chưa thoát 

ly khỏi thế gian". Này các Bà-la-môn, Ta cũng nói như sau: 

"Vị này vẫn còn bị hạn chế trong thế giới, vị này chưa thoát 

ly khỏi thế gian". 

8. Lại nữa, này các Bà-la-môn, Tỷ-kheo diệt các tầm và 

tứ... chứng đạt và an trú Thiền thứ hai... Thiền thứ ba... Thiền 

thứ tư. Này các Bà-la-môn, đây gọi là Tỷ-kheo sau khi đến 

tận cùng thế giới, trú trong tận cùng thế giới. Nhưng các 

người khác nói về vị ấy như sau: "Vị này còn bị hạn chế 

trong thế giới, vị này chưa xuất ly khỏi thế gian". Này các 

Bà-la-môn, Ta cũng nói như sau: "Vị này còn bị hạn chế 

trong thế giới, vị này chưa xuất ly khỏi thế gian". 

9. Lại nữa, này các Bà-la-môn, Tỷ-kheo vượt qua khỏi 

các sắc tưởng một cách hoàn toàn, chấm dứt các đối ngại 

tưởng, không tác ý đến các tưởng sai biệt, biết rằng: "Hư 

không là vô biên", chứng đạt và an trú Không vô biên xứ. 

Này các Bà-la-môn, đây gọi là Tỷ-kheo sau khi đến tận cùng 

thế giới, trú trong tận cùng thế giới. Nhưng các người khác, 

nói về vị ấy như sau: "Vị này vẫn còn bị hạn chế trong thế 

giới, vị này chưa xuất ly khỏi thế gian". Này các Bà-la-môn, 

Ta cũng nói như sau: "Vị này vẫn còn bị hạn chế trong thế 

giới, vị này chưa xuất ly khỏi thế gian". 

10. Lại nữa, này các Bà-la-môn, Tỷ-kheo vượt qua khỏi 

Không vô biên xứ một cách hoàn toàn, biết rằng: "Thức là vô 

biên", chứng đạt và an trú Thức vô biên xứ... Sau khi vượt 



422     Chương IX – Chín Pháp 

 

khỏi Thức vô biên xứ một cách hoàn toàn, biết rằng: "Không 

có vật gì", chứng đạt và an trú Vô sở hữu xứ... Sau khi vượt 

qua Vô sở hữu xứ một cách hoàn toàn, chứng đạt và an trú 

Phi tưởng phi phi tưởng xứ. Này các Bà-la-môn, đây gọi là 

Tỷ-kheo sau khi đến tận cùng thế giới, trú trong tận cùng thế 

giới. Nhưng các người khác, nói về vị ấy như sau: "Vị này 

vẫn còn bị hạn chế trong thế giới, vị này chưa xuất ly khỏi 

thế gian". Này các Bà-la-môn, Ta cũng nói như sau: "Vị này 

vẫn còn bị hạn chế trong thế giới, vị này chưa xuất ly khỏi 

thế gian". 

11. Lại các Bà-la-môn, Tỷ-kheo vượt qua Phi tưởng phi 

phi tưởng xứ một cách hoàn toàn, chứng đạt và an trú Diệt 

thọ tưởng định, thời sau khi thấy với trí tuệ, các lậu hoặc 

được đoạn tận. Này các Bà-la-môn, đây gọi là Tỷ-kheo sau 

khi đến tận cùng thế giới, trú trong tận cùng thế giới. Vị này 

đã vượt khỏi sự triền phược của thế giới. 

(VIII) (39) Chư Thiên 

1. - Thuở xưa, này các Tỷ-kheo, có trận chiến kịch liệt 

giữa chư Thiên và các loài Asurà. Trong trận chiến này, này 

các Tỷ-kheo, các Asurà thắng, chư Thiên bị bại trận. Chư 

Thiên thất trận bỏ chạy, các Asurà mặt hướng về phía Bắc 

đuổi theo. Rồi này các Tỷ-kheo, chư Thiên suy nghĩ sau: 

"Các Asurà đang đuổi theo. Vậy chúng ta hãy đánh một trận 

thứ hai với các Asurà". 

2. Lần thứ hai, này các Tỷ-kheo, chư Thiên đánh với 

các Asurà. Lần thứ hai, này các Tỷ-kheo, các Asurà lại thắng 

trận, chư Thiên bại trận. Này các Tỷ-kheo, chư Thiên thất 

trận sợ hãi bỏ chạy, các Asurà mặt hướng về phía Bắc đuổi 

theo. Rồi này các Tỷ-kheo, chư Thiên suy nghĩ như sau: 

"Các Asurà đang đuổi theo. Vậy chúng ta hãy đánh một trận 

thứ ba với các Asurà". 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     423 

 

3. Lần thứ ba, này các Tỷ-kheo, chư Thiên đánh với các 

Asurà. Lần thứ ba, này các Tỷ-kheo, các Asurà lại thắng trận, 

chư Thiên bại trận. Này các Tỷ-kheo, chư Thiên thất trận sợ 

hãi bỏ chạy vào thành phố chư Thiên. Và này các Tỷ-kheo, 

chư Thiên đi vào trong thành của chư Thiên suy nghĩ như sau: 

"Nay ta hãy đi đến chỗ ẩn náu của những người sợ hãi. Hiện 

nay chúng ta sống với chúng ta, không có gì phải làm với các 

Asurà". Này các Tỷ-kheo, các Asurà cũng suy nghĩ như sau: 

"Này chư Thiên đã đi đến chỗ ẩn náu của những người sợ hãi. 

Hiện nay chúng sống với chúng nó, không có gì phải làm với 

chúng ta." 

4. Thuở xưa, này các Tỷ-kheo, có trận chiến kịch liệt 

xảy ra giữa chư Thiên và các loài Asurà. Trong trận chiến 

này, này các Tỷ-kheo, chư Thiên thắng, các Asurà bị bại trận. 

Các Asurà thất trận bỏ chạy, chư Thiên mặt hướng về phía 

Nam đuổi theo. Rồi này các Tỷ-kheo, các Asurà suy nghĩ 

như sau: "Chư Thiên đang đuổi theo. Vậy chúng ta hãy đánh 

một trận thứ hai với chư Thiên". 

5. Lần thứ hai, này các Tỷ-kheo, các Asurà đánh trận 

với chư Thiên. Lần thứ hai, này các Tỷ-kheo, chư Thiên 

thắng trận, các Asurà bại trận. Này các Tỷ-kheo, các Asurà 

thất trận sợ hãi bỏ chạy, chư Thiên mặt hướng về phía Nam 

đuổi theo. Rồi này các Tỷ-kheo, các Asurà suy nghĩ như sau: 

"Chư Thiên đang đuổi theo. Vậy chúng ta hãy đánh một trận 

thứ ba với chư Thiên". 

6. Lần thứ ba, này các Tỷ-kheo, các Asurà đánh với chư 

Thiên. Lần thứ ba, này các Tỷ-kheo, chư Thiên thắng trận, 

các Asurà bại trận. Này các Tỷ-kheo, các Asurà thất trận sợ 

hãi bỏ chạy vào thành phố Asurà. Rồi này các Tỷ-kheo, các 

Asurà đi vào trong thành phố của các Asurà suy nghĩ như sau: 

"Nay chúng ta đã đi đến chỗ ẩn náu của những người sợ hãi. 



424     Chương IX – Chín Pháp 

 

Hiện nay chúng ta sống với chúng ta, không có gì phải làm 

với chư Thiên". Này các Tỷ-kheo, chư Thiên cũng suy nghĩ 

như sau: "Nay các Asurà đã đi đến chỗ ẩn náu của những 

người sợ hãi. Hiện nay chúng sống với chúng nó, không có 

gì phải làm với chúng ta." 

7. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, trong khi Tỷ-kheo ly 

dục... chứng đạt và an trú sơ Thiền, trong khi ấy, này các Tỷ-

kheo, Tỷ-kheo suy nghĩ như sau: "Với sự đi đến chỗ ẩn náu 

của sợ hãi, nay ta sống với tự ngã, không có việc gì phải làm 

với Màra". Và này các Tỷ-kheo, chính Ác ma cũng suy nghĩ 

như sau: "Với sự đi đến chỗ ẩn náu của sợ hãi, Tỷ-kheo sống 

với tự ngã, không có việc gì phải làm với ta". 

8. Này các Tỷ-kheo, trong khi vị Tỷ-kheo diệt các tầm 

và tứ... chứng đạt và an trú Thiền thứ hai... Thiền thứ ba... 

Thiền thứ tư, trong khi ấy này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo suy 

nghĩ như sau: "Với sự đi đến chỗ ẩn náu của sợ hãi, nay ta 

sống với tự ngã, không có việc gì phải làm với Màra". Và 

này các Tỷ-kheo, chính Ác ma cũng suy nghĩ như sau: "Với 

sự đi đến chỗ ẩn náu của sợ hãi, Tỷ-kheo sống với tự ngã, 

không có việc gì phải làm với ta". 

9. Này các Tỷ-kheo, trong khi Tỷ-kheo vượt khỏi các 

sắc tưởng một cách hoàn toàn, chấm dứt các chướng ngại 

tưởng, không tác ý đến các tưởng sai biệt, biết rằng: "Hư 

không là vô biên", chứng đạt và an trú Không vô biên xứ. 

Này các Tỷ-kheo, như vậy gọi là Tỷ-kheo này làm Ác ma mù 

mắt, đoạn tuyệt mắt của Màra, không còn dấu tích, khiến Ác 

ma không thấy đường đi lối về. 

10. Này các Tỷ-kheo, trong khi Tỷ-kheo vượt khỏi 

Không vô biên xứ một cách hoàn toàn, biết rằng: "Thức là vô 

biên", chứng đạt và an trú Thức vô biên xứ... Vượt khỏi Thức 

vô biên xứ một cách hoàn toàn, biết rằng: "Không có vật gì", 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     425 

 

chứng đạt và an trú Vô sở hữu xứ... Vượt khỏi Vô sở hữu xứ 

một cách hoàn toàn, chứng đạt và an trú Phi tưởng phi phi 

tưởng xứ. Trong khi Tỷ-kheo vượt Phi tưởng phi phi tưởng 

xứ một cách hoàn toàn, chứng đạt và an trú Diệt thọ tưởng 

định; vị ấy thấy với trí tuệ, các lậu hoặc được đoạn tận. Này 

các Tỷ-kheo, như vậy gọi là Tỷ-kheo này làm Ác ma mù mắt, 

đoạn tuyệt mắt của Màra, không còn dấu tích, khiến Ác ma 

không thấy đường đi lối về. Vị ấy đã vượt qua triền phược ở 

đời. 

(IX) (40) Con Voi Lớn 

1. - Này các Tỷ-kheo, khi nào các con voi, các con voi 

cái, các con voi trẻ, các con voi con đi đến trước, đến trước 

chỗ ăn của con voi lớn ở rừng cắt đứt các ngọn cỏ, thời này 

các Tỷ-kheo, con voi rừng lo âu, xấu hổ, nhàm chán. Khi nào, 

này các Tỳ kheo, Các con voi, các con voi cái, các con voi 

trẻ, các con voi con nhai ăn các bó cây gãy, các cành cây tại 

chỗ ăn của con voi lớn ở rừng, thời này các Tỷ-kheo, con voi 

rừng lo âu, xấu hổ, nhàm chán. Khi nào, này các Tỷ-kheo, 

các con voi , các con voi cái, các con voi trẻ, các con voi con 

đi trước, đi trước, xuống trũng nước của con voi rừng, dùng 

vòi quấy động, thời này các Tỷ-kheo, con voi rừng lo âu, xấu 

hổ, nhàm chán. Khi nào, này các Tỷ-kheo, các con voi cái 

bước xuống trũng nước của con voi rừng, cọ xát thân của con 

voi rừng, thời này các Tỷ-kheo, con voi rừng lo âu, xấu hổ, 

nhàm chán. 

2. Trong khi ấy, này các Tỷ-kheo, con voi rừng suy 

nghĩ như sau: "Này ta sống lẫn lộn với các con voi, các con 

voi cái, các con voi trẻ, các con voi con. Ta ăn các loại cỏ 

đầu ngọn bị cắt đứt, chúng nhai ăn các bó cây gãy và các 

cành cây của ta, ta uống nước bị vẩn đục; khi ta đi xuống 

trũng nước, các con voi cái đến cọ xát thân ta. Vậy ta hãy 



426     Chương IX – Chín Pháp 

 

sống một mình, xa rời bầy voi". Rồi sau một thời gian, con 

voi ấy sống một mình, xa rời bầy voi, ăn các loại cỏ đầu 

ngọn không bị cắt đứt, nó nhai ăn các bó cây gãy và các cành 

cây, nó uống nước không vẩn đục, khi bước xuống trũng 

nước, các con voi cái không đi đến cọ xát thân. Trong khi ấy, 

này các Tỷ-kheo, con voi rừng suy nghĩ như sau: "Trước đây, 

ta sống lẫn lộn với các voi, các con voi cái, các con voi trẻ, 

các con voi con. Ta ăn các loại cỏ đầu ngọn bị cắt đứt, chúng 

ăn các bó cây gãy và các cành cây của ta, ta uống nước bị 

vẩn đục. Khi ta bước xuống trũng nước, các con voi cái đến 

cọ xát thân ta. Nay ta sống một mình, xa rời bầy voi, ta ăn 

các loại cỏ đầu ngọn không bị cắt đứt, chúng không ăn các 

bó cây gãy, và các cành cây của ta. Ta uống nước không vẩn 

đục. Khi ta bước xuống trũng nước, các con voi cái không đi 

đến cọ xát thân ta. Con voi rừng ấy với cái vòi bẻ gẫy cành 

cây, lấy cành cây cọ xát thân mình, và hoan hỷ làm cho nhẹ 

bớt cơn ngứa". 

3. Cũng vậy, này các Tỷ-kheo, trong khi Tỷ-kheo sống 

lẫn lộn với các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo-ni, nam cư sĩ, nữ cư sĩ, với 

vua và đại thần của vua, với các ngoại đạo sư và đệ tử của 

ngoại đạo, trong khi ấy, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo suy nghĩ 

như sau: "Ta sống lẫn lộn với các Tỷ-kheo và Tỷ-kheo-ni, 

các nam cư sĩ và nữ cư sĩ, vua và các đại thần của vua, các 

ngoại đạo sư và các đệ tử của ngoại đạo. Vậy ta hãy sống 

một mình, xa rời họ", vị ấy sống tại trú xứ xa vắng, ngôi 

rừng, gốc cây, núi non ghềnh đá, hang núi, bãi tha ma, rừng 

cao nguyên, ngoài trời, đống rơm. Vị ấy đi đến rừng, đi đến 

gốc cây, đi đến ngôi nhà trống, ngồi kiết-già, lưng thẳng, an 

trú niệm trước mặt. Vị ấy sau khi đoạn tận tham ở đời, sống 

với tâm ly tham, gạn lọc tâm khỏi tham. Sau khi đoạn tận sân, 

vị ấy sống với tâm ly sân, có lòng thương tưởng tất cả chúng 

sanh và loài hữu tình, gạn lọc tâm khỏi sân. Sau khi đoạn tận 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     427 

 

hôn trầm thụy miên, vị ấy sống với tâm ly hôn trầm thụy 

miên, tưởng đến ánh sáng, chánh niệm, tỉnh giác, gạn lọc tâm 

khỏi hồn trầm thụy miên. Sau khi đoạn tận trạo cử hối quá, vị 

ấy không có dao động, nội tâm an tịnh, gạn lọc tâm khỏi trạo 

cử hối quá. Sau khi đoạn tận nghi, vị ấy sống vượt qua nghi 

ngờ, không có nghi ngờ do dự, gạn lọc tâm khỏi nghi ngờ 

trong các thiện pháp. Vị ấy sau khi đoạn tận năm triền cái 

làm uế nhiễm tâm, làm yếu kém trí tuệ này, ly các dục... 

chứng đạt và an trú sơ Thiền; vị ấy hoan hỷ vì đã đối trị được 

cơn ngứa. Sau khi diệt tầm và tứ... chứng đạt và an trú Thiền 

thứ hai... Thiền thứ ba... chứng đạt và an trú Thiền thứ tư; vị 

ấy hoan hỷ vì đã đối trị được cơn ngứa. Vị ấy sau khi vượt 

qua các sắc tưởng một cách hoàn toàn, sau khi chấm dứt các 

đối ngại tưởng, không tác ý đến các tưởng sai biệt, biết rằng: 

"Hư không là vô biên", chứng đạt và an trú Không vô biên 

xứ; vị ấy hoan hỷ vì đã đối trị được cơn ngứa. Sau khi vượt 

qua Không vô biên xứ một cách hoàn toàn, vị ấy biết rằng: 

"Thức là vô biên", chứng đạt vàn an trú Thức vô biên xứ... 

Sau khi vượt qua Thức vô biên xứ một cách hoàn toàn, vị ấy 

biết rằng: "Không có vật gì", chứng đạt và an trú Vô sở hữu 

xứ... Sau khi vượt qua Vô sở hữu xứ một cách hoàn toàn, 

chứng đạt và an trú Phi tưởng phi phi tưởng xứ... Sau khi 

vượt qua Phi tưởng phi phi tưởng xứ một cách hoàn toàn, vị 

ấy chứng đạt và an trú Diệt thọ tưởng định, sau khi thấy với 

trí tuệ, các lậu hoặc được đoạn tận, vị ấy hoan hỷ vì đã đối trị 

được cơn ngứa. 

(X) (41) Tapussa 

1. Như vầy tôi nghe: 

Một thời, Thế Tôn trú ở giữa dân chúng Malla, tại một 

thị trấn của dân chúng Malla tên là Uruvelakappa. Rồi Thế 

Tôn, vào buổi sáng, đắp y, cầm y bát, đi vào Uruvelakappa 



428     Chương IX – Chín Pháp 

 

để khất thực. Khất thực ở Uruvelakappa xong, sau bữa ăn, 

trên con đường khất thực trở về, Thế Tôn bảo Tôn giả 

Ananda, nói rằng: 

- Này Ananda, Thầy hãy ở đây, chờ cho Ta vào trong 

rừng Ðại Lâm để nghỉ ban ngày. 

- Thưa vâng, bạch Thế Tôn. 

Tôn giả Ananda vâng đáp Thế Tôn. Thế Tôn đi vào 

rừng Ðại Lâm ngồi nghỉ ban ngày tại một gốc cây. 

2. Rồi gia chủ Tapussa đi đến Tôn giả Ananda, sau khi 

đến, đảnh lễ Tôn giả Ananda và ngồi xuống một bên. Ngồi 

xuống một bên, gia chủ Tapussa thưa với Tôn giả Ananda: 

- Thưa Tôn giả Ananda, chúng tôi là người gia chủ, thụ 

hưởng các dục, vui thích các dục, ưa thích các dục, hoan hỷ 

các dục. Ðối với chúng tôi, thưa Tôn giả, là những gia chủ 

thụ hưởng các dục, vui thích các dục, hoan hỷ các dục, thật 

giống như một cái vực thẳm cho chúng tôi là sự xuất ly này. 

Tuy vậy, thưa Tôn giả, chúng tôi được nghe rằng trong Pháp 

và Luật này, tâm của các Tỷ-kheo trẻ tuổi hứng khởi trong sự 

xuất ly, tịnh tín, an trú, giải thoát, vì thấy rằng đây là an tịnh. 

Chính ở nơi đây, thưa Tôn giả, là sự sai khác trong Pháp và 

Luật này giữa các vị Tỷ-kheo và phần đông quần chúng, tức 

là sự xuất ly này. 

- Này Gia chủ, đây là một vấn đề để nói chuyện. Này 

Gia chủ, chúng ta hãy đi đến yết kiến Thế Tôn, chúng ta hãy 

đi đến Thế Tôn, sau khi đến, hãy hỏi Thế Tôn về ý nghĩa này. 

Thế Tôn trả lời như thế nào, chúng ta sẽ như vậy thọ trì. 

- Thưa vâng, Tôn giả. 

Gia chủ Tapussa vâng đáp Thế Tôn Ananda. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     429 

 

3. Rồi Tôn giả Ananda cùng với gia chủ Tapussa đi đến 

Thế Tôn, sau khi đến... bạch Thế Tôn: 

- Bạch Thế Tôn, gia chủ Tapussa này nói như sau: 

"Thưa Tôn giả Ananda, chúng tôi là người gia chủ thụ hưởng 

các dục, vui thích các dục, ưa thích các dục, hoan hỷ các dục. 

Ðối với chúng tôi, thưa Tôn giả, là những gia chủ, thọ hưởng 

các dục, vui thích các dục, ưa thích các dục, hoan hỷ các dục, 

thật giống như một cái vực thẳm cho chúng tôi là sự xuất ly 

này. Tuy vậy, thưa Tôn giả, chúng tôi được nghe rằng trong 

Pháp và Luật này, tâm của các Tỷ-kheo trẻ tuổi hứng khởi 

trong sự xuất ly, tịnh tín, an trú, giải thoát, vì được thấy rằng 

đây là an tịnh. Chính ở nơi đây, thưa Tôn giả, là sự sai khác 

trong Pháp và Luật này giữa các Tỷ-kheo và phần đông quần 

chúng, tức là sự xuất ly này". 

4. - Như vậy là phải, này Ananda! Như vậy là phải, này 

Ananda! Này Ananda, trước khi Ta giác ngộ, chưa chứng 

được Chánh Ðẳng Giác, còn là Bồ-tát, Ta suy nghĩ như sau: 

"Lành thay, sự xuất ly! Lành thay, sống viễn ly". Nhưng tâm 

của Ta không có hứng khởi trong sự xuất ly ấy, không có 

tịnh tín, không có an trú, không có giải thoát, dầu Ta có thấy 

"Ðây là an tịnh". Này Ananda, về vấn đề ấy, Ta suy nghĩ như 

sau: "Do nhân gì, do duyên gì, tâm Ta không hứng khởi 

trong sự xuất ly ấy, không có tịnh tín, không có an trú, không 

có giải thoát, dầu Ta có thấy: "Ðây là an tịnh?" Rồi này 

Ananda, Ta suy nghĩ như sau: "Vì Ta không thấy nguy hiểm 

trong các dục, vì Ta không làm cho sung mãn sự nguy hiểm 

ấy, lợi ích của xuất ly chưa được chứng đắc, Ta chưa được 

thưởng thức lợi ích ấy. Do vậy tâm Ta không hứng khởi 

trong xuất ly ấy, không tịnh tín, không an trú, không giải 

thoát". Này Ananda, về vấn đề ấy, Ta suy nghĩ như sau: 

"Nếu sau khi thấy nguy hiểm trong các dục, Ta làm cho sung 



430     Chương IX – Chín Pháp 

 

mãn sự nguy hiểm ấy. Sau khi chứng được lợi ích trong sự 

xuất ly, Ta thưởng thức lợi ích ấy", thời sự kiện này xảy ra: 

Tâm của Ta có thể hứng khởi trong xuất ly, tịnh tín, an trú, 

giải thoát, vì Ta có thấy: "Ðây là an tịnh". 

Rồi này Ananda, sau một thời gian, sau khi thấy sự 

nguy hiểm trong các dục, Ta làm cho sung mãn sự nguy 

hiểm ấy. Sau khi chứng được lợi ích trong sự xuất ly, Ta 

thưởng thức lợi ích ấy. Và này Ananda, tâm Ta hứng khởi 

trong xuất ly, tịnh tín, an trú, giải thoát, vì Ta thấy: "Ðây là 

an tịnh". Này Ananda, sau một thời gian Ta ly dục... chứng 

đạt và an trú sơ Thiền. Do Ta trú với sự an trú này, các tưởng 

tác ý câu hữu với dục vẫn hiện hành. Như vậy, đối với Ta, 

đây là một chứng bệnh. Ví như, này Ananda, đối với người 

sung sướng, đau khổ có thể khởi lên, như là một chứng bệnh. 

Cũng vậy, các tưởng tác ý câu hữu với dục vẫn hiện hành ở 

nơi Ta. Như vậy đối với Ta, đây là một chứng bệnh. 

5. Rồi này Ananda, Ta suy nghĩ như sau: "Vậy Ta hãy 

chỉ tức các tầm và tứ... chứng đạt và an trú Thiền thứ hai". 

Nhưng tâm của Ta không có hứng khởi đối với không có tầm 

ấy, không có tịnh hứng khởi đối với không có tầm ấy, không 

có tịnh tín, không có an trú, không có giải thoát, dầu Ta có 

thấy: "Ðây là an tịnh". Này Ananda, về vấn đề ấy, Ta suy 

nghĩ như sau: "Do nhân gì, do duyên gì, Tâm Ta không hứng 

khởi đối với không có tầm ấy, không có tịnh tín, không có an 

trú, không có giải thoát, dầu Ta có thấy: "Ðây là an tịnh?" 

Rồi Ananda, Ta suy nghĩ như sau: "Vì Ta không thấy nguy 

hiểm trong các tầm, vì Ta không làm cho sung mãn sự nguy 

hiểm ấy, lợi ích không có tầm chưa được chứng đắc, Ta chưa 

được thưởng thức lợi ích ấy". Do vậy, tâm Ta không hứng 

khởi đối với không có tầm, không tịnh tín, không an trú, 

không giải thoát. Này Ananda, về vấn đề ấy, Ta suy nghĩ như 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     431 

 

sau: "Nếu sau khi thấy nguy hiểm trong các tầm, Ta làm cho 

sung mãn nguy hiểm ấy. Sau khi chứng được lợi ích không 

có tầm, Ta thưởng thức lợi ích ấy", thời sự kiện này xảy ra: 

Tâm của Ta có thể hứng khởi trong không có tầm, tịnh tín, 

an trú, giải thoát, vì Ta thấy: "Ðây là an tịnh". 

Rồi này Ananda, sau một thời gian, sau khi thấy nguy 

hiểm trong các tầm. Ta làm cho sung mãn nguy hiểm ấy; sau 

khi chứng được lợi ích không có tầm, Ta thưởng thức lợi ích 

ấy. Và này Ananda, tâm Ta hứng khởi trong không có tầm, 

tịnh tín, an trú, giải thoát, vì Ta thấy: "Ðây là an tịnh". Này 

Ananda, sau một thời gian Ta diệt tầm và tứ... chứng đạt và 

an trú Thiền thứ hai. Do Ta trú với sự an trú này, các tưởng 

tác ý câu hữu với tầm vẫn hiện hành. Như vậy, đối với Ta, 

đây là một chứng bệnh. Cũng vậy, các tưởng tác ý câu hữu 

với tầm vẫn hiện hành ở nơi Ta. Như vậy đối với Ta, đây là 

một chứng bệnh. 

6. Rồi này Ananda, Ta suy nghĩ như sau: "Vậy ta hãy ly 

hỷ... chứng đạt và an trú Thiền thứ ba. Nhưng này Ananda , 

tâm của Ta không hứng khởi đối với không có hỷ ấy, không 

có tịnh tín, không có an trú, không có giải thoát, dầu Ta có 

thấy: "Ðây là an tịnh". Này Ananda, về vấn đề ấy, Ta suy 

nghĩ như sau như sau: "Do nhân gì do duyên gì, tâm Ta 

không hứng khởi đối với không có hỷ ấy, không có tịnh tín, 

không có an trú, không có giải thoát, dầu Ta có thấy: "Ðây là 

an tịnh?" Rồi này Ananda, Ta suy nghĩ như sau: "Vì Ta 

không thấy sự nguy hiểm trong hỷ, vì Ta không làm cho 

sung mãn sự nguy hiểm ấy, lợi ích không có hỷ chưa được 

chứng đắc. Ta chưa được thưởng thức lợi ích ấy. Do vậy tâm 

Ta không hứng khởi đối với không có hỷ ấy, không tịnh tín, 

không có an trú, không có giải thoát". Này Ananda, về vấn 

đề ấy, Ta suy nghĩ như sau: "Nếu sau khi thấy nguy hiểm 



432     Chương IX – Chín Pháp 

 

trong hỷ, Ta làm cho sung mãn nguy hiểm ấy. Sau khi chứng 

được lợi ích trong không có hỷ, Ta thưởng thức được lợi ích 

trong không có hỷ, Ta thưởng thức lợi ích ấy", thời sự kiện 

này xảy ra: Tâm của Ta có thể hứng khởi trong không có hỷ, 

tịnh tín, an trú, giải thoát, vì Ta có thấy: "Ðây là an tịnh". 

Rồi này Ananda, sau một thời gian, sau khi thấy nguy 

hiểm trong hỷ, Ta làm cho sung mãn sự nguy hiểm ấy; sau 

khi chứng được lợi ích trong không có hỷ, Ta thưởng thức lợi 

ích ấy. Và này Ananda, tâm Ta hứng khởi trong không có hỷ, 

tịnh tín, an trú, giải thoát, vì Ta thấy: "Ðây là an tịnh". Này 

Ananda, sau một thời gian, Ta ly hỷ... chứng đạt và an trú 

Thiền thứ ba. Do Ta trú với sự an trú này, các tưởng tác ý 

câu hữu với hỷ vẫn hiện hành. Ðây đối với Ta, đây là một 

chứng bệnh. Ví như, này Ananda, đối với người sung sướng, 

đau khổ có thể khởi lên như là một chứng bệnh. Cũng vậy 

các tưởng, tác ý câu hữu với hỷ vẫn hiện hành ở nơi Ta. Như 

vậy đối với Ta, đây là một chứng bệnh. 

7. Rồi này Ananda, Ta suy nghĩ như sau: "Vậy ta hãy 

đoạn lạc, đoạn khổ... chứng đạt và an trú Thiền thứ tư". 

Nhưng tâm của Ta không có hứng khởi đối với không khổ, 

không lạc, không có tịnh tín, không có an trú, không có giải 

thoát, dầu Ta có thấy: "Ðây là an tịnh". Này Ananda, về vấn 

đề ấy, Ta suy nghĩ như sau: "Do nhân gì do duyên gì, tâm Ta 

không hứng khởi đối với không khổ, không lạc, không có 

tịnh tín, không có an trú, không có giải thoát, dầu Ta có thấy: 

"Ðây là an tịnh?" Rồi này Ananda, Ta suy nghĩ như sau: "Vì 

Ta không thấy nguy hiểm trong xả lạc, vì Ta không làm cho 

sung mãn sự nguy hiểm ấy. Lợi ích không khổ, không lạc 

chưa được chứng đắc. Ta chưa được thưởng thức lợi ích ấy. 

Do vậy tâm Ta không hứng khởi đối với không khổ, không 

lạc ấy, không tịnh tín, không có an trú, không giải thoát". 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     433 

 

Này Ananda, về vấn đề ấy, Ta suy nghĩ như sau: "Nếu sau 

khi thấy nguy hiểm trong xả lạc, Ta làm cho sung mãn nguy 

hiểm ấy. Sau khi chứng được lợi ích trong không khổ, không 

lạc, Ta thưởng thức sự lợi ích ấy", thời sự kiện này xảy ra: 

Tâm của Ta có thể hứng khởi trong không khổ, không lạc, 

tịnh tín, an trú, giải thoát, vì Ta có thấy: "Ðây là an tịnh". 

Rồi này Ananda, sau một thời gian, sau khi thấy nguy 

hiểm trong xả lạc, Ta làm cho sung mãn sự nguy hiểm ấy; 

sau khi chứng được lợi ích trong không có hỷ, Ta thưởng 

thức lợi ích ấy. Và này Ananda, tâm Ta hứng khởi trong 

không khổ, không lạc, tịnh tín, an trú, giải thoát, vì Ta thấy: 

"Ðây là an tịnh"? Này Ananda, sau một thời gian, Ta xả lạc, 

xả khổ... chứng đạt và an trú Thiền thứ tư. Do Ta trú với sự 

an trú này, các tưởng tác ý câu hữu với xả lạc vẫn hiện hành. 

Như vậy, đối với Ta, đây là một chứng bệnh. Ví như, này 

Ananda, đối với người sung sướng, đau khổ có thể khởi lên 

như là một chứng bệnh. Cũng vậy các tưởng, tác ý câu hữu 

với hỷ vẫn hiện hành ở nơi Ta. Như vậy đối với Ta, đây là 

một chứng bệnh. 

8. Rồi này Aụnanda, Ta suy nghĩ như sau: "Vậy Ta hãy 

vượt qua các sắc tưởng một cách hoàn toàn, chấm dứt các 

đối ngại tưởng, không tác ý đến các tưởng sai biệt, chứng đạt 

và an trú Không vô biên xứ. Nhưng tâm của Ta không có 

hứng khởi đối với Không vô biên xứ, không có tịnh tín, 

không có an trú, không có giải thoát, dầu Ta có thấy: "Ðây là 

an tịnh". Này Ananda, về vấn đề ấy, Ta suy nghĩ như sau như 

sau: "Do nhân gì do duyên gì, tâm Ta không hứng khởi đối 

với Không vô biên xứ, không có tịnh tín, không có an trú, 

không có giải thoát, dầu Ta có thấy: "Ðây là an tịnh?" Rồi 

này Ananda, Ta suy nghĩ như sau: "Vì Ta không thấy sự 

nguy hiểm trong các sắc, Ta không làm cho sung mãn nguy 



434     Chương IX – Chín Pháp 

 

hiểm ấy, lợi ích của Không vô biên xứ chưa được chứng đắc. 

Ta chưa được thưởng thức lợi ích ấy. Do vậy tâm Ta không 

hứng khởi đối với Không vô biên xứ, không tịnh tín, không 

an trú, không giải thoát". Này Ananda, về vấn đề ấy, Ta suy 

nghĩ như sau: "Nếu sau khi thấy nguy hiểm trong các sắc, Ta 

làm cho sung mãn nguy hiểm ấy. Sau khi chứng được lợi ích 

trong Không vô biên xứ, Ta thưởng thức lợi ích ấy", thời sự 

kiện này xảy ra: Tâm của Ta có thể hứng khởi trong Không 

vô biên xứ, tịnh tín, an trú, giải thoát, vì Ta có thấy: "Ðây là 

an tịnh". 

Rồi này Ananda, sau một thời gian, sau khi thấy nguy 

hiểm trong các sắc, Ta làm cho sung mãn nguy hiểm ấy; sau 

khi chứng được lợi ích trong Không vô biên xứ, Ta thưởng 

thức lợi ích ấy. Và này Ananda, tâm Ta hứng khởi trong 

Không vô biên xứ, tịnh tín, an trú, giải thoát, vì Ta thấy: 

"Ðây là an tịnh". Này Ananda, sau một thời gian, Ta vượt 

qua các sắc tưởng... chứng đạt và an trú Không vô biên xứ. 

Do Ta trú với sự an trú này, các tưởng tác ý câu hữu với các 

sắc vẫn hiện hành. Ðây đối với Ta, đây là một chứng bệnh. 

Ví như, này Ananda, đối với người sung sướng, đau khổ có 

thể khởi lên như là một chứng bệnh. Cũng vậy các tưởng, tác 

ý câu hữu với sắc vẫn hiện hành ở nơi Ta. Như vậy đối với 

Ta, đây là một chứng bệnh. 

9. Rồi này Ananda, Ta suy nghĩ như sau: "Vậy Ta hãy 

vượt qua Không vô biên xứ một cách hoàn toàn, biết rằng: 

"Thức là vô biên", chứng đạt và an trú Thức vô biên xứ. 

Nhưng tâm của Ta không có hứng khởi đối với Thức vô biên 

xứ, không có tịnh tín, không có an trú, không có giải thoát, 

dầu Ta có thấy: "Ðây là an tịnh". Này Ananda, về vấn đề ấy, 

Ta suy nghĩ như sau : "Do nhân gì do duyên gì, tâm Ta 

không hứng khởi đối với Thức vô biên xứ, không có tịnh tín, 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     435 

 

không có an trú, không có giải thoát, dầu Ta có thấy: "Ðây là 

an tịnh?" Rồi này Ananda, Ta suy nghĩ như sau: "Vì Ta 

không thấy sự nguy hiểm trong Không vô biên xứ, vì Ta 

không làm cho sung mãn nguy hiểm ấy, lợi ích của Thức vô 

biên xứ chưa được chứng đắc. Ta chưa được thưởng thức lợi 

ích ấy. Do vậy tâm Ta không hứng khởi đối với Thức vô biên 

xứ, không tịnh tín, không an trú, không giải thoát". Này 

Ananda, về vấn đề ấy, Ta suy nghĩ như sau: "Nếu sau khi 

thấy nguy hiểm trong Không vô biên xứ, Ta làm cho sung 

mãn nguy hiểm ấy. Sau khi chứng được lợi ích trong Thức 

vô biên xứ, Ta thưởng thức lợi ích ấy", thời sự kiện này xảy 

ra: Tâm của Ta có thể hứng khởi trong Thức vô biên xứ, tịnh 

tín, an trú, giải thoát, vì Ta có thấy: "Ðây là an tịnh". 

Rồi này Ananda, sau một thời gian, sau khi thấy nguy 

hiểm trong Không vô biên xứ, Ta làm cho sung mãn nguy 

hiểm ấy; sau khi chứng được lợi ích trong Thức vô biên xứ, 

Ta thưởng thức lợi ích ấy. Và này Ananda, tâm Ta hứng khởi 

trong Thức vô biên xứ, tịnh tín, an trú, giải thoát, vì Ta thấy: 

"Ðây là an tịnh". Này Ananda, sau một thời gian, Ta vượt 

qua Không vô biên xứ... chứng đạt và an trú Thức vô biên xứ. 

Do Ta trú với sự an trú này, các tưởng tác ý câu hữu với 

Không vô biên xứ vẫn hiện hành. Ðây đối với Ta, đây là một 

chứng bệnh. Ví như, này Ananda, đối với người sung sướng, 

đau khổ có thể khởi lên như là một chứng bệnh. Cũng vậy 

các tưởng, tác ý câu hữu với Không vô biên xứ vẫn hiện 

hành ở nơi Ta. Như vậy đối với Ta, đây là một chứng bệnh. 

10. Rồi này Ananda, Ta suy nghĩ như sau: "Vậy Ta hãy 

vượt qua Thức vô biên xứ một cách hoàn toàn, biết rằng: 

"Không có vật gì", chứng đạt và an trú Vô sở hữu xứ. Nhưng 

tâm của Ta không có hứng khởi đối với Vô sở hữu xứ , 

không có tịnh tín, không có an trú, không có giải thoát, dầu 



436     Chương IX – Chín Pháp 

 

Ta có thấy: "Ðây là an tịnh". Này Ananda, về vấn đề ấy, Ta 

suy nghĩ như sau : "Do nhân gì do duyên gì, tâm Ta không 

hứng khởi đối với Vô sở hữu xứ , không có tịnh tín, không 

có an trú, không có giải thoát, dầu Ta có thấy: "Ðây là an 

tịnh?" Rồi này Ananda, Ta suy nghĩ như sau: "Vì Ta không 

thấy sự nguy hiểm trong Thức vô biên xứ, vì Ta không làm 

cho sung mãn nguy hiểm ấy, lợi ích của Vô sở hữu xứ chưa 

được chứng đắc. Ta chưa được thưởng thức lợi ích ấy. Do 

vậy tâm Ta không hứng khởi đối với Vô sở hữu xứ, không 

tịnh tín, không an trú, không giải thoát". Này Ananda, về vấn 

đề ấy, Ta suy nghĩ như sau: "Nếu sau khi thấy nguy hiểm 

trong Thức vô biên xứ, Ta làm cho sung mãn nguy hiểm ấy. 

Sau khi chứng được lợi ích trong Vô sở hữu xứ, Ta thưởng 

thức lợi ích ấy", thời sự kiện này xảy ra: Tâm của Ta có thể 

hứng khởi trong Vô sở hữu xứ, tịnh tín, an trú, giải thoát, vì 

Ta có thấy: "Ðây là an tịnh". 

Rồi này Ananda, sau một thời gian, sau khi thấy nguy 

hiểm trong Thức vô biên xứ, Ta làm cho sung mãn nguy 

hiểm ấy; sau khi chứng được lợi ích trong Vô sở hữu xứ, Ta 

thưởng thức lợi ích ấy. Và này Ananda, tâm Ta hứng khởi 

trong Vô sở hữu xứ, tịnh tín, an trú, giải thoát, vì Ta thấy: 

"Ðây là an tịnh". Này Ananda, sau một thời gian, Ta vượt 

qua Thức vô biên xứ... chứng đạt và an trú Vô sở hữu xứ. Do 

Ta trú với sự an trú này, các tưởng tác ý câu hữu với các 

Thức vô biên xứ vẫn hiện hành, như vậy đối với Ta, đây là 

một chứng bệnh. Ví như, này Ananda, đối với người sung 

sướng, đau khổ có thể khởi lên như là một chứng bệnh. Cũng 

vậy các tưởng, tác ý câu hữu với Thức vô biên xứ vẫn hiện 

hành ở nơi Ta. Như vậy đối với Ta, đây là một chứng bệnh. 

11. Rồi này Ananda, Ta suy nghĩ như sau: "Vậy Ta hãy 

vượt qua Vô sở hữu xứ một cách hoàn toàn, chứng đạt và an 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     437 

 

trú Phi tưởng phi phi tưởng xứ. Nhưng tâm của Ta không có 

hứng khởi đối với Phi tưởng phi phi tưởng xứ, không có tịnh 

tín, không có an trú, không có giải thoát, dầu Ta có thấy: "Ðây 

là an tịnh". Này Ananda, về vấn đề ấy, Ta suy nghĩ như sau 

như sau: "Do nhân gì do duyên gì, tâm Ta không hứng khởi 

đối với Phi tưởng phi phi tưởng xứ, không có tịnh tín, không 

có an trú, không có giải thoát, dầu Ta có thấy: "Ðây là an 

tịnh?" Rồi này Ananda, Ta suy nghĩ như sau: "Vì Ta không 

thấy sự nguy hiểm trong Vô sở hữu xứ, vì Ta không làm cho 

sung mãn nguy hiểm ấy, lợi ích của Phi tưởng phi phi tưởng 

xứ chưa được chứng đắc. Ta chưa được thưởng thức lợi ích ấy. 

Do vậy tâm Ta không hứng khởi đối với Phi tưởng phi phi 

tưởng xứ, không tịnh tín, không an trú, không giải thoát". Này 

Ananda, về vấn đề ấy, Ta suy nghĩ như sau: "Nếu sau khi thấy 

nguy hiểm trong Vô sở hữu xứ, Ta làm cho sung mãn nguy 

hiểm ấy. Sau khi chứng được lợi ích trong Phi tưởng phi phi 

tưởng xứ, Ta thưởng thức lợi ích ấy", thời sự kiện này xảy ra: 

Tâm của Ta có thể hứng khởi trong Phi tưởng phi phi tưởng 

xứ, tịnh tín, an trú, giải thoát, vì Ta có thấy: "Ðây là an tịnh". 

Rồi này Ananda, sau một thời gian, sau khi thấy nguy 

hiểm trong Vô sở hữu xứ, Ta làm cho sung mãn nguy hiểm ấy; 

sau khi chứng được lợi ích trong Phi tưởng phi phi tưởng xứ, 

Ta thưởng thức lợi ích ấy. Và này Ananda, tâm Ta hứng khởi 

trong Phi tưởng phi phi tưởng xứ, tịnh tín, an trú, giải thoát, vì 

Ta thấy: "Ðây là an tịnh". Này Ananda, sau một thời gian, Ta 

vượt qua Vô sở hữu xứ một cách hoàn toàn... chứng đạt và an 

trú Phi tưởng phi phi tưởng xứ. Do Ta trú với sự an trú này, 

các tưởng tác ý câu hữu với Vô sở hữu xứ vẫn hiện hành, như 

vậy đối với Ta, đây là một chứng bệnh. Ví như, này Ananda, 

đối với người sung sướng, đau khổ có thể khởi lên như là một 

chứng bệnh. Cũng vậy các tưởng, tác ý câu hữu với Vô sở hữu 



438     Chương IX – Chín Pháp 

 

xứ vẫn hiện hành ở nơi Ta. Như vậy đối với Ta, đây là một 

chứng bệnh. 

12. Rồi này Ananda, Ta suy nghĩ như sau: "Vậy Ta hãy 

vượt qua Phi tưởng phi phi tưởng xứ một cách hoàn toàn, 

chứng đạt và an trú Diệt thọ tưởng định. Nhưng tâm của Ta 

không có hứng khởi đối với Diệt thọ tưởng định, không có 

tịnh tín, không có an trú, không có giải thoát, dầu Ta có thấy: 

"Ðây là an tịnh". Này Ananda, về vấn đề ấy, Ta suy nghĩ như 

sau như sau: "Do nhân gì do duyên gì, tâm Ta không hứng 

khởi đối với Diệt thọ tưởng định, không có tịnh tín, không có 

an trú, không có giải thoát, dầu Ta có thấy: "Ðây là an tịnh?" 

Rồi này Ananda, Ta suy nghĩ như sau: "Vì Ta không thấy sự 

nguy hiểm trong Phi tưởng phi phi tưởng xứ, vì Ta không 

làm cho sung mãn nguy hiểm ấy, lợi ích của Diệt thọ tưởng 

định chưa được chứng đắc. Ta chưa được thưởng thức lợi ích 

ấy. Do vậy tâm Ta không hứng khởi đối với Diệt thọ tưởng 

định, không tịnh tín, không an trú, không giải thoát". Này 

Ananda, về vấn đề ấy, Ta suy nghĩ như sau: "Nếu sau khi 

thấy nguy hiểm trong Phi tưởng phi phi tưởng xứ, Ta làm 

cho sung mãn nguy hiểm ấy. Sau khi chứng được lợi ích 

trong Diệt thọ tưởng định, Ta thưởng thức lợi ích ấy", thời sự 

kiện này xảy ra: Tâm của Ta có thể hứng khởi trong Diệt thọ 

tưởng định, tịnh tín, an trú, giải thoát, vì Ta có thấy: "Ðây là 

an tịnh". 

Rồi này Ananda, sau một thời gian, sau khi thấy nguy 

hiểm trong Phi tưởng phi phi tưởng xứ, Ta làm cho sung mãn 

sự nguy hiểm ấy; sau khi chứng được lợi ích trong Diệt thọ 

tưởng định, Ta thưởng thức lợi ích ấy. Và này Ananda, tâm 

Ta hứng khởi trong Diệt thọ tưởng định, tịnh tín, an trú, giải 

thoát, vì Ta thấy: "Ðây là an tịnh". Này Ananda, sau một thời 

gian, Ta vượt qua Phi tưởng phi phi tưởng xứ... chứng đạt và 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     439 

 

an trú Diệt thọ tưởng định, ta thấy với trí tuệ và các lậu hoặc 

đi đến đoạn diệt.  

13. Cho đến khi nào, này Ananda, chín thứ đệ trú Thiền 

chứng này chưa được Ta thuận thứ nghịch thứ chứng đạt và 

xuất khởi, thời này Ananda, trong thế giới, với Thiên giới, 

Ma giới, Phạm thiên giới, với quần chúng Sa-môn và Bà-la-

môn, chư Thiên và loài Người, Ta chưa xác chứng rằng ta đã 

chứng Chánh Ðẳng Chánh Giác. Cho đến khi nào, này 

Ananda, chín thứ đệ trú Thiền chứng này đã được Ta thuận 

thứ nghịch thứ chứng đạt và xuất khởi, thời này Ananda, 

trong thế giới này, với Thiên giới, Ma giới, Phạm thiên giới, 

với quần chúng Sa-môn và Bà-la-môn, chư Thiên và loài 

Người, cho đến khi ấy, Ta mới xác chứng rằng Ta đã chứng 

đắc Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. Tri và Kiến khởi lên 

nơi Ta. Ta biết rằng: "Bất động là tâm giải thoát của Ta. Ðây 

là đời sống cuối cùng, nay không còn tái sanh nữa". 

  

 

V. Phẩm Pancala 

(I) (42) Pancalacanda 

1. Như vầy tôi nghe: 

Một thời Tôn giả Ananda trú ở Kosambi, tại khu vườn 

Ghosita. Rồi Tôn giả Udàyi đi đến Tôn giả Ananda, sau khi 

đến, nói lên với Tôn giả Ananda những lời chào đón hỏi 

thăm, sau khi nói lên những lời chào đón hỏi thăm thân hữu, 

liền ngồi xuống một bên. Ngồi xuống một bên, Tôn giả 

Udàyi nói với Tôn giả Ananda: 

- Thưa Hiền giả, lời này được Thiên tử Pancàlacanda 

nói như sau: 



440     Chương IX – Chín Pháp 

 

"Bậc thiện trí tìm được, 

Giải thoát trong triền phược, 

Vị giác tỉnh với Thiền, 

Bậc giác giả Mâu-ni, 

Bậc từ bỏ, không chấp 

Bậc anh hùng ẩn sĩ." 

Thưa Hiền giả, thế nào là triền phược? Thế nào là giải 

thoát khỏi triền phược được Thế Tôn nói đến? 

2. - Này Hiền giả, năm dục trưởng dưỡng này được Thế 

Tôn gọi là triền phược. Thế nào là năm? 

Các sắc do mắt nhận thức, khả lạc, khả hỷ, khả ý, khả ái, 

liên hệ đến dục, hấp dẫn; các tiếng do tai nhận thức... các 

hương do mũi nhận thức... các vị do lưỡi nhận thức... các xúc 

do thân nhận thức, khả lạc, khả hỷ, khả ý, khả ái, liên hệ đến 

dục, hấp dẫn. 

Này Hiền giả, năm dục trưởng dưỡng này là triền 

phược, được Thế Tôn nói đến. 

3. Ở đây, này Hiền giả, vị Tỷ-kheo ly các dục... chứng 

và trú sơ Thiền. Cho đến như vậy, này Hiền giả, là giải thoát 

khỏi triền phược được Thế Tôn nói đến với pháp môn. 

Nhưng ở đây vẫn có triền phược. Và ở đây, triền phược ấy là 

gì? 

Cái ở đây là tầm và tứ chưa diệt. Chính cái ấy ở đây là 

triền phược. 

4. Lại nữa, này Hiền giả, Tỷ-kheo diệt tầm và tứ... 

chứng đạt và an trú Thiền thứ hai. Cho đến như vậy, này 

Hiền giả, là giải thoát khỏi triền phược được Thế Tôn nói 

đến với pháp môn. Nhưng ở đây vẫn có triền phược. Và ở 

đây triền phược ấy là gì? 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     441 

 

Cái ở đây là hỷ chưa diệt. Chính cái ấy ở đây là triền 

phược. 

5. Lại nữa, này Hiền giả, Tỷ-kheo ly hỷ trú xả... chứng 

đạt và an trú Thiền thứ ba. Cho đến như vậy, này Hiền giả, là 

giải thoát khỏi triền phược được Thế Tôn nói đến với pháp 

môn. Nhưng ở đây vẫn có triền phược. Và ở đây triền phược 

ấy là gì? 

Cái ở đây là xả lạc chưa diệt. Chính cái ấy ở đây là triền 

phược. 

6. Lại nữa, này Hiền giả, vị Tỷ-kheo đoạn lạc... chứng 

và trú Thiền thứ tư. Cho đến như vậy, này Hiền giả là giải 

thoát khỏi triền phược được Thế Tôn nói đến với pháp môn. 

Nhưng ở đây vẫn có triền phược. Và ở đây, triền phược ấy là 

gì? 

Cái ở đây là sắc tưởng chưa diệt. Chính cái ấy ở đây là 

triền phược. 

7. Lại nữa, này Hiền giả, Tỷ-kheo vượt qua các sắc 

tưởng một cách hoàn toàn, chấm dứt các đối ngại tưởng, 

không tác ý đến sai biệt tưởng, biết rằng: "Hư không là vô 

biên", chứng đạt và an trú Không vô biên xứ. Cho đến như 

vậy, này Hiền giả là giải thoát khỏi triền phược được Thế 

Tôn nói đến với pháp môn. Nhưng ở đây vẫn có triền phược. 

Và ở đây, triền phược ấy là gì? 

Cái ở đây là Không vô biên xứ chưa diệt. Chính cái ấy 

ở đây là triền phược. 

8. Lại nữa, này Hiền giả, Tỷ-kheo biết rằng: "Thức là 

vô biên", vượt qua Không vô biên xứ một cách hoàn toàn, 

chứng đạt và an trú Thức vô biên xứ. Cho đến như vậy, thưa 

Hiền giả là giải thoát khỏi triền phược được Thế Tôn nói đến 



442     Chương IX – Chín Pháp 

 

với pháp môn. Nhưng ở đây vẫn có triền phược. Và ở đây, 

triền phược ấy là gì? 

Cái ở đây là Thức vô biên xứ chưa diệt. Chính cái ấy ở 

đây là triền phược. 

9. Lại nữa, thưa Hiền giả, Tỷ-kheo vượt qua Thức vô 

biên xứ một cách hoàn toàn, biết rằng: "Không có vật gì", 

chứng đạt và an trú Vô sở hữu xứ. Cho đến như vậy, thưa 

Hiền giả là giải thoát khỏi triền phược được Thế Tôn nói đến 

với pháp môn. Nhưng ở đây vẫn có triền phược. Và ở đây, 

triền phược ấy là gì? 

Cái ở đây là Vô sở hữu xứ chưa diệt. Chính cái ấy ở 

đây là triền phược. 

10. Lại nữa, này Hiền giả, Tỷ-kheo vượt qua Vô sở hữu 

xứ một cách hoàn toàn, chứng đạt và an trú Phi tưởng phi phi 

tưởng xứ. Cho đến như vậy, thưa Hiền giả là giải thoát khỏi 

triền phược được Thế Tôn nói đến với pháp môn. Nhưng ở 

đây vẫn có triền phược. Và ở đây, triền phược ấy là gì? 

Cái ở đây là Phi tưởng phi phi tưởng xứ chưa diệt. 

Chính cái ấy ở đây là triền phược. 

11. Lại nữa, thưa Hiền giả, Tỷ-kheo vượt qua Phi tưởng 

phi phi tưởng xứ, chứng đạt và an trú Diệt thọ tưởng định. 

Sau khi thấy với trí tuệ, các lậu hoặc được đoạn diệt. Cho 

đến như vậy, này Hiền giả là giải thoát khỏi triền phược 

được Thế Tôn nói đến với pháp môn. 

(II) (43) Vị Thân Chứng 

1. - "Thân chứng, thân chứng", này Hiền giả, được nói 

đến như vậy. Cho đến như thế nào, này Hiền giả, thân chứng 

được Thế Tôn nói đến? 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     443 

 

2. - Ở đây, này Hiền giả, Tỷ-kheo ly dục... chứng đạt và 

an trú Thiền thứ nhất. Như thế nào, như thế nào, sau khi cảm 

xúc với thân, vị ấy như vậy, như vậy an trú xứ ấy. Cho đến 

như vậy, này Hiền giả, thân chứng được Thế Tôn nói đến với 

pháp môn.  

3. - Lại nữa, này các Hiền giả, Tỷ-kheo diệt tầm và tứ... 

Thiền thứ hai... Thiền thứ ba... chứng đạt và an trú Thiền thứ 

tư. Như thế nào, như thế nào, sau khi cảm xúc với thân, vị ấy 

như vậy, như vậy an trú xứ ấy. Cho đến như vậy, này Hiền 

giả, thân chứng được Thế Tôn nói đến với pháp môn.  

4. - Lại nữa, này các Hiền giả, Tỷ-kheo, sau khi vượt 

qua các sắc tưởng một cách hoàn toàn, chấm dứt các tưởng 

đối ngại, không tác ý đến các tưởng sai biệt, biết rằng: "Hư 

không là vô biên", chứng đạt và an trú Không vô biên xứ. 

Như thế nào, như thế nào, sau khi cảm xúc với thân, vị ấy 

như vậy, như vậy an trú xứ ấy. Cho đến như vậy, này Hiền 

giả, thân chứng được Thế Tôn nói đến với pháp môn... (như 

trên) ...  

5. - Lại nữa, này các Hiền giả, Tỷ-kheo, sau khi vượt 

qua Phi tưởng phi phi tưởng xứ một cách hoàn toàn, chứng 

đạt và an trú Diệt thọ tưởng định. Như thế nào, như thế nào, 

sau khi cảm xúc với thân, vị ấy như vậy, như vậy an trú xứ 

ấy. Cho đến như vậy, này Hiền giả, thân chứng được Thế 

Tôn nói đến với pháp môn.  

(III) (44) Tuệ Giải Thoát 

1. - "Tuệ giải thoát, tuệ giải thoát", này Hiền giả, được 

nói đến như vậy. Cho đến như thế nào, này Hiền giả, tuệ giải 

thoát được Thế Tôn nói đến? 

2. Ở đây, này Hiền giả, Tỷ-kheo ly dục... chứng đạt và 

an trú sơ Thiền; với trí tuệ vị ấy rõ biết. Cho đến như vậy, 



444     Chương IX – Chín Pháp 

 

này các Hiền giả, tuệ giải thoát được Thế Tôn nói đến với 

pháp môn... (như trên). 

3. Lại nữa, này Hiền giả, Tỷ-kheo vượt qua Phi tưởng 

phi phi tưởng xứ, chứng đạt và an trú Diệt thọ tưởng định; 

sau khi thấy với trí tuệ, các lậu hoặc được đoạn tận. Với trí 

tuệ, vị ấy rõ biết. Cho đến như vậy, này Hiền giả, tuệ giải 

thoát được Thế Tôn nói đến với pháp môn. 

(IV) (45) Giải Thoát Cả Hai Phần 

1. - "Giải thoát cả hai phần, giải thoát cả hai phần", này 

Hiền giả, được nói đến. Cho đến như thế nào, này Hiền giả, 

giải thoát cả hai phần được Thế Tôn nói đến? 

2. - Ở đây, này Hiền giả, Tỷ-kheo ly dục... chứng đạt và 

an trú sơ Thiền. Như thế nào, như thế nào, sau khi cảm xúc 

với thân, vị ấy như vậy, như vậy an trú xứ ấy; với trí tuệ, vị 

ấy rõ biết. Cho đến như vậy, này Hiền giả, là giải thoát cả hai 

phần được Thế Tôn nói đến với pháp môn... (như trên)... 

3. Lại nữa, này Hiền giả, Tỷ-kheo vượt qua Phi tưởng 

phi phi tưởng xứ, chứng đạt và an trú Diệt thọ tưởng định; 

sau khi thấy với trí tuệ, các lậu hoặc được diệt trừ. Như thế 

nào, như thế nào, sau khi cảm xúc với thân, vị ấy như vậy, 

như vậy an trú xứ ấy; với trí tuệ, vị ấy rõ biết. Cho đến như 

vậy, này Hiền giả, tuệ giải thoát cả hai phần được Thế Tôn 

nói đến với pháp môn. 

(V) (46) Chính Thực Mình Thấy (1) 

- "Pháp là chính thực mình thấy, pháp là thiết thực hiện 

tại", này Hiền giả, được nói đến như vậy. 

(VI) (47) Chính Thực Mình Thấy (2) 

- "Niết-bàn là chính thực mình thấy, Niết-bàn là chính 

thực mình thấy", này Hiền giả, được nói đến như vậy. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     445 

 

(VII) (48) Niết Bàn 

- "Niết-bàn, Niết-bàn", này Hiền giả, được nói đến như 

vậy. 

(VIII) (49) Hoàn Mãn Niết Bàn 

- "Hoàn mãn Niết-bàn, hoàn mãn Niết-bàn", này Hiền 

giả, được nói đến như vậy. 

(IX) (50) Hoàn Mãn Niét Bàn 

- "Chi phần Niết-bàn, chi phần Niết-bàn", này Hiền giả, 

được nói đến như vậy. 

(X) (51) Thiết Thực Hiện Tại Niết Bàn 

1. - "Thiết thực hiện tại Niết-bàn, Thiết thực hiện tại 

Niết-bàn", này Hiền giả, được nói đến như vậy. Cho đến như 

thế nào, này Hiền giả, là thiết thực hiện tại Niết-bàn được 

Thế Tôn nói đến? 

2. - Ở đây, này Hiền giả, Tỷ-kheo ly dục... chứng đạt và 

an trú sơ Thiền. Cho đến như vậy, này Hiền giả, là thiết thực 

hiện tại Niết-bàn được Thế Tôn nói đến với pháp môn. 

3. Lại nữa, này Hiền giả, Tỷ-kheo sau khi vượt qua Phi 

tưởng phi phi tưởng xứ một cách hoàn toàn, chứng đạt và an 

trú Diệt thọ tưởng định, sau khi thấy với trí tuệ, các lậu hoặc 

được tận. Cho đến như vậy, này Hiền giả, là thiết thực hiện 

tại Niết-bàn được Thế Tôn nói đến với pháp môn. 

  



446     Chương IX – Chín Pháp 

 

 

VI. Phẩm An Ổn 

(I) (52) An Ổn 

- "An ổn, an ổn", này Hiền giả, được nói đến như vậy. 

(II) (53) Người Ðạt An Ổn 

- "Người đạt an ổn, người đạt an ổn", này Hiền giả, 

được nói đến như vậy. 

(III) (54) Bất Tử 

- "Bất tử, bất tử", này Hiền giả, được nói đến như vậy. 

(IV) (55) Người Ðạt Ðược Bất Tử 

- "Người đạt được bất tử, người đạt được bất tử", này 

Hiền giả, được nói đến như vậy. 

(V) (56) Vô Úy 

- "Vô úy, vô úy", này Hiền giả, được nói đến như vậy. 

(VI) (57) Người Ðạt Vô Úy 

- "Người đạt vô úy, người đạt vô úy", này Hiền giả, 

được nói đến như vậy. 

(VII) (58) Khinh An 

- "Khinh an, khinh an", này Hiền giả, được nói đến như 

vậy. 

(VIII) (59) Thứ Ðệ Khinh An 

- “Thứ đệ khinh an, thứ đệ khinh an”, này Hiền giả, 

được nói đến như vậy. 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     447 

 

(IX) (60) Ðoạn Diệt 

- "Ðoạn diệt, đoạn diệt", này Hiền giả, được nói đến 

như vậy. 

(X) (61) Thứ Ðệ Ðoạn Diệt 

1. - "Thứ đệ đoạn diệt, thứ đệ đoạn diệt", này Hiền giả, 

được nói đến như vậy. Cho đến như thế nào, này Hiền giả, 

thứ đệ đoạn diệt được Thế Tôn nói đến? 

2. - Ở đây, này Hiền giả, Tỷ-kheo ly dục... chứng đạt và 

an trú Thiền thứ nhất, ... cho đến như vậy, này Hiền giả, thứ 

đệ đoạn diệt được Thế Tôn nói đến với pháp môn. 

3. Lại nữa, này Hiền giả, Tỷ-kheo vượt qua Phi tưởng 

phi phi tưởng xứ một cách hoàn toàn, chứng đạt và an trú 

Diệt thọ tưởng định; sau khi thấy với trí tuệ, các lậu hoặc 

được đoạn tận. Cho đến như vậy, này Hiền giả là thứ đệ đoạn 

diệt được Thế Tôn nói đến với pháp môn. 

(XI) (62) Có Khả Năng 

1. - Này các Tỷ-kheo, có chín pháp không đoạn trừ thì 

không có thể chứng ngộ quả A-la-hán. Thế nào là chín? 

2. Tham sân, si, phẫn nộ, hiềm hận, giả dối, não hại, tật 

đố, xan tham. 

Chín pháp này, này các Tỷ-kheo, không đoạn trừ thì 

không có thể chứng ngộ quả A-la-hán. 

3. Chín pháp này, này các Tỷ-kheo, được đoạn trừ thì 

có thể chứng ngộ quả A-la-hán. Thế nào là chín? 

4. Tham, sân, si, phẫn nộ, hiềm hận, giả dối, não hại, tật 

đố, xan tham. 

  



448     Chương IX – Chín Pháp 

 

 

VII. Phẩm Niệm Xứ 

(I) (63) Học Tập 

1. - Này các Tỷ-Kheo, có năm pháp làm suy yếu học 

tập này. Thế nào là năm?  

2. Sát sanh, lấy của không cho, tà hạnh trong các dục, 

nói láo, đắm say rượu men, rượu nấu. Này các Tỷ-kheo, đây 

là năm pháp làm suy yếu học tập. 

3. Này các Tỷ-kheo, để đoạn tận năm pháp làm suy yếu 

học tập này, Bốn niệm xứ cần phải tu tập. Thế nào là bốn?  

4. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo trú tùy quán thân 

trên thân, nhiệt tâm tỉnh giác, chánh niệm, để nhiếp phục 

tham ưu ở đời. Vị ấy trú tùy quán thọ trên các cảm thọ.... trú 

tùy quán pháp trên các pháp, nhiệt tâm, tỉnh giác, chánh niệm 

để nhiếp phục tham ưu ở đời. 

Này các Tỷ-kheo, để đoạn tận năm pháp làm suy yếu 

học tập này, Bốn niệm xứ cần phải tu tập. 

(II) (64) Triền Cái 

1. - Này các Tỷ-kheo, có năm triền cái này. Thế nào là 

năm?  

2. Dục tham triền cái, sân triền cái, hôn trầm thụy miên 

triền cái, trạo hối triền cái, nghi triền cái. Này các Tỷ-kheo, 

có năm triền cái này. 

3. Này các Tỷ-kheo, để đoạn tận năm triền cái này, Bốn 

niệm xứ cần phải tu tập. Thế nào là bốn?  

4. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo trú quán thân trên 

thân... trú quán pháp trên các pháp, nhiệt tâm, tỉnh giác, 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     449 

 

chánh niệm để nhiếp phục tham ưu ở đời. Này các Tỷ-kheo, 

để đoạn tận năm triền cái, Bốn niệm xứ cần phải tu tập. 

(III) (65) Dục Trưởng Dưỡng 

1.- Này các Tỷ-kheo, có năm dục trưởng dưỡng này. 

Thế nào là năm?  

2. Các sắc do mắt nhận thức, khả lạc, khả hỷ, khả ý, 

khả ái, liên hệ đến dục, hấp dẫn, các tiếng do tai nhận thức 

khả lạc... hấp dẫn. Này các Tỷ-kheo, có năm dục trưởng 

dưỡng này. 

3. Này các Tỷ-kheo, để đoạn tận năm dục trưởng dưỡng 

này, Bốn niệm xứ này phải tu tập. 

(IV) (66) Thủ Uẩn 

1. - Này các Tỷ-kheo có năm thủ uẩn này. Thế nào là 

năm?  

2. Sắc thủ uẩn, thọ thủ uẩn, tưởng thủ uẩn, hành thủ uẩn, 

thức thủ uẩn. Này các Tỷ-kheo, có năm thủ uẩn này. 

3. Này các Tỷ-kheo, để đoạn tận năm thù uẩn này, Bốn 

niệm xứ cần phải tu tập. Thế nào là bốn? .... Bốn niệm xứ 

cần phải tu tập. 

(V) (67) Năm Hạ Phần Kiết Sử 

1. - Này các Tỷ-kheo có năm hạ phần kiết sử này. Thế 

nào là năm?  

2. Thân kiến, nghi, giới cấm thủ, dục tham, sân. Này 

các Tỷ-kheo, có năm hạ phần kiết sử này. 

3. Này các Tỷ-kheo, để đoạn tận tâm hạ phần kiết sử 

này, Bốn niệm xứ cần phải tu tập. Thế nào là bốn? ... Bốn 

niệm xứ này cần phải tu tập. 



450     Chương IX – Chín Pháp 

 

(VI) (68) Sanh Thú 

1. - Này các Tỷ-kheo, có năm sanh thú này. Thế nào là 

năm?  

2. Ðịa ngục, loài bàng sanh, cõi ngạ quỷ, loài Người, 

chư Thiên. Này các Tỷ-kheo, có năm sanh thú này.  

3. Này các Tỷ-kheo, để đoạn tận năm sanh thú này, Bốn 

niệm xứ cần phải tu tập. Thế nào là bốn? ... Bốn niệm xứ này 

cần phải tu tập. 

(VII) (69) Xan Tham 

1. - Này các Tỷ-kheo, có năm xan tham này. Thế nào là 

năm?  

2. Xan tham trú xứ, xan tham gia đình, xan tham lợi 

dưỡng, xan tham dung sắc, xan tham pháp. 

3. Này các Tỷ-kheo, để đoạn tận năm xan tham này, 

Bốn niệm xứ cần phải tu tập. Thế nào là bốn? ... Bốn niệm 

xứ này cần phải tu tập. 

(VIII) (70) Năm Thượng Phần Kiết Sử 

1. - Này các Tỷ-kheo, có năm thượng phần kiết sử này. 

Thế nào là năm?  

2. Sắc ái, vô sắc ái, mạn, trạo cử, vô minh. Này các Tỷ-

kheo, có năm thượng phần kiết sử này. 

3. Này các Tỷ-kheo, để đoạn tận năm thượng phần kiết 

sử này, cần phải tu tập Bốn niệm xứ. Thế nào là bốn? ... Bốn 

niệm xứ này cần phải tu tập. 

(IX) (71) Năm Tâm Hoang Vu 

1. - Có năm tâm hoang vu này. Thế nào là năm?  



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     451 

 

Này các Tỷ-kheo, ở đây vị Tỷ-kheo nghi ngờ, do dự, 

không quyết đoán, không có tịnh tín đối với bậc Ðạo Sư. Này 

các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo nào nghi ngờ, do dự, không quyết 

đoán, không có tịnh tín đối với bậc Ðạo Sư, Tỷ-kheo ấy 

không hướng về nỗ lực, hăng hái, kiên trì và tinh tấn. Khi 

tâm của vị ấy không hướng về nỗ lực, hăng hái, kiên trì và 

tinh tấn, như vậy gọi là tâm hoang vu thứ nhất. 

2. Này các Tỷ-kheo, lại nữa, vị Tỷ-kheo nghi ngờ đối 

với Pháp.... (như trên...) đối với Tăng... (như trên..) đối với 

Học pháp... tức giận đối với các vị đồng Phạm hạnh, không 

hoan hỷ, tâm dao động, trở thành hoang vu. Này các Tỷ-kheo, 

khi một vị Tỷ-kheo phẫn nộ đối với vị đồng Phạm hạnh, 

không hoan hỷ, tâm dao động, trở thành hoang vu, Tỷ-kheo 

ấy không hướng về nỗ lực, hăng hái, kiên trì và tinh tấn. Như 

vậy gọi là tâm hoang vu thứ năm. 

3. Này các Tỷ-kheo, để đoạn tận năm tâm hoang vu 

này... Bốn niệm xứ cần phải tu tập. 

(X) (72) Tâm Triền Phược 

1. - Này các Tỷ-kheo, có năm triền phược này. Thế nào 

là năm?  

2. Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo tâm không ly tham, 

không ly dục, không ly ái, không ly khao khát, không ly 

nhiệt tình, không ly ái nhiễm đối với các dục. Này các Tỷ-

kheo, Tỷ-kheo tâm không ly tham, không ly dục, không ly ái, 

không ly khao khát, không ly nhiệt tình, không ly ái nhiễm 

đối với các dục, tâm của vị ấy không hướng về nỗ lực, hăng 

hái, kiên trì và tinh tấn. Tâm của vị nào không hướng về... 

(như trên)... như vậy là tâm triền phược thứ nhất. 

3. Này các Tỷ-kheo, lại nữa, Tỷ-kheo tâm không ly 

tham đối với thân... không ly tham đối với sắc... ăn quá sức 



452     Chương IX – Chín Pháp 

 

bao tử có thể chịu nổi, hưởng thọ sung sướng về giường nằm, 

sung sướng về thụy miên... Này các Tỷ-kheo, lại nữa, Tỷ-

kheo sống đời sống Phạm hạnh với hy vọng mong được 

thành một loại chư Thiên, "Với giới này, với luật này, với 

khổ hạnh này, hay với Phạm hạnh này, ta sẽ trở thành loại 

chư Thiên này hay loại chư Thiên khác". Này các Tỷ-kheo, 

khi Tỷ-kheo sống đời sống Phạm hạnh với hy vọng được 

thành một loại chư Thiên, "Với giới này, với luật này, với 

khổ hạnh này hay với Phạm hạnh này, ta sẽ trở thành loại 

chư Thiên này hay loại chư Thiên khác", tâm vị này không 

hướng về nỗ lực, hăng hái, kiên trì và tinh tấn. Tâm vị nào... 

như vậy là tâm triền phược thứ năm. 

4. Này các Tỷ-kheo, đây là năm tâm triền phược, muốn 

đoạn tận năm tâm triền phược này, Bốn niệm xứ này cần 

phải tu tập. 

  

 

VIII. Phẩm Chánh Cần 

(I-X) (73 - 81) Bốn Chánh Cần 

(Giống như phẩm Bốn niệm xứ trước, chỉ khác ở đây 

Bốn chánh cần thế cho Bốn niệm xứ ở trên, và Bốn chánh 

cần được diễn tả như sau).  

Thế nào là bốn?  

- Ở đây, này các Tỷ-kheo, với mục đích khiến cho các 

ác, bất thiện pháp từ trước chưa sanh không cho sanh khởi, 

khởi lên ý muốn cố gắng, tinh tấn, sách tâm, trì tâm. Với mục 

đích khiến cho các ác, bất thiện pháp đã sanh ra được trừ diệt, 

khởi lên ý muốn cố gắng.... trì tâm. Với mục đích khiến cho 



Tăng Chi Bộ Kinh  - Tập 4     453 

 

các thiện pháp đã được sanh có thể duy trì, không có mù mờ, 

được tăng trưởng, được quảng đại, được tu tập, được viên 

mãn, khởi lên ý muốn cố gắng, tinh tấn, sách tâm, trì tâm. 

  

IX. Phẩm Bốn Như Ý Túc 

(I-X) (82 - 92) Bốn Như Ý Túc 

(Giống như phẩm Bốn niệm xứ trước, chỉ khác ở đây 

Bốn như ý túc thế cho Bốn niệm xứ ở trên, và Bốn như ý túc 

được diễn tả như sau).  

Thế nào là bốn?  

- Ở đây, này các Tỷ-kheo, Tỷ-kheo tu tập như ý túc câu 

hữu với Dục định tinh cần hành.... câu hữu với Tinh tấn định 

tinh cần hành,... câu hữu với Tâm định tinh cần hành,... câu 

hữu với Tư duy định tinh cần hành. 

 

X. Phẩm Tham 

(I) (93) Thắng Tri Tham 

1. - Này các Tỷ-kheo, để thắng tri tham, chín pháp cần 

phải tu tập. Thế nào là chín?  

2. Tưởng bất tịnh, tưởng chết, tưởng yểm ly đối với các 

món ăn, tưởng không vui thích đối với tất cả thế giới, tưởng 

vô thường, tưởng khổ trên vô thường, tưởng vô ngã trên khổ, 

tưởng đoạn tận, tưởng ly tham. 

Này các Tỷ-kheo, để thắng tri tham, chín pháp này cần 

phải tu tập. 



454     Chương IX – Chín Pháp 

 

(II) (94) Thắng Tri Tham 

1. - Này các Tỷ-kheo, để thắng tri tham, chín pháp cần 

phải tu tập. Thế nào là chín?  

2. Sơ Thiền, Thiền thứ hai, thiền thứ ba, Thiền thứ tư, 

Không vô biên xứ, Thức vô biên xứ, Vô sở hữu xứ, Phi 

tưởng phi phi tưởng xứ, Diệt thọ tưởng định. 

Này các Tỷ-kheo, để thắng tri tham, chín pháp này cần 

phải tu tập. 

(III) (95 - 100) Liễu Tri Tham 

1. - Này các Tỷ-kheo, để liễu tri tham... để diệt tận... để 

đoạn tận... để trừ diệt... để ly tham... để đoạn diệt... để trừ 

khử... để từ bỏ, chín pháp này cần phải tu tập. 

2. Ðể liễu tri sân... si, phẫn nộ, hiềm hận, giả dối, não 

hại, tật đố, xan tham, man trá, phản bội, ngoan cố, bồng bột, 

mạn, tăng thượng mạn, kiêu, phóng dật... để thắng tri... để 

liễu tri... để diệt tận...để đoạn diệt... để trừ diệt... để ly tham... 

để đoạn diệt... để trừ khử... để từ bỏ, chín pháp này cần phải 

tu tập. 

Thế Tôn thuyết như vậy, các Tỷ-kheo ấy hoan hỷ tín 

thọ lời Thế Tôn dạy. 



 

MỤC LỤC 
 

Chương VII - Bảy Pháp .................................................................. 5 

I. Phẩm Tài Sản .......................................................................... 5 

II. Phẩm Tùy Miên ................................................................... 13 

III. Phẩm Vajjì ( Bạt Kỳ) .......................................................... 20 

IV. Phẩm Chư Thiên ................................................................ 35 

V. Phẩm Ðại Tế Ðàn ................................................................ 45 

VI. Phẩm Không Tuyên Bố ...................................................... 69 

VII. Ðại Phẩm ......................................................................... 102 

VIII. Phẩm Về Luật ................................................................ 141 

IX. Phẩm Các Kinh Không Nhiếp .......................................... 144 

 

Chương VIII - Tám Pháp ........................................................... 149 

I. Phẩm Từ .............................................................................. 149 

II. Phẩm Lớn ........................................................................... 170 

III. Phẩm Gia Chủ .................................................................. 206 

IV. Phẩm Bố Thí .................................................................... 231 

V. Phẩm Ngày Trai Giới ........................................................ 244 

VI. Phẩm Gotamì .................................................................... 260 

VII. Phẩm Ðất Rung Ðộng ..................................................... 277 

VIII. Phẩm Song Ðôi .............................................................. 299 

IX. Phẩm Niệm ....................................................................... 323 

X. Tham Ái ............................................................................. 334 

 

Chương IX - Chín Pháp .............................................................. 338 

I. Phẩm Chánh Giác ................................................................ 338 

II. Phẩm Tiếng Rống Con Sư Tử ............................................ 360 

III. Phẩm Chỗ Cư Trú Của Hữu Tình ..................................... 384 

IV. Ðại Phẩm .......................................................................... 400 

V. Phẩm Pancala ..................................................................... 439 

VI. Phẩm An Ổn ..................................................................... 446 

VII. Phẩm Niệm Xứ ............................................................... 448 

VIII. Phẩm Chánh Cần ........................................................... 452 

IX. Phẩm Bốn Như Ý Túc ...................................................... 453 



 

 

X. Phẩm Tham ........................................................................ 453 

 

 

 

 


